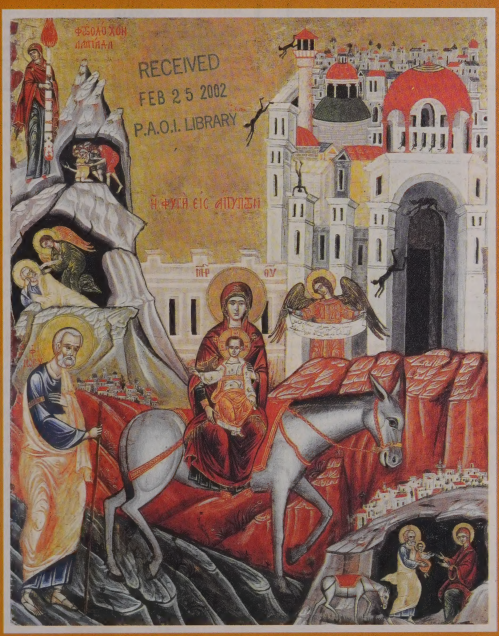
# ΟΔΟΞΟΣ ΚΗΡΥΞ

ΕΠΙΣΗΜΟΝ ΟΡΓΑΝΟΝ ΙΕΡΑΣ ΑΡΧΙΕΠΙΣΚΟΠΗΣ ΘΥΑΤΕΙΡΩΝ ΚΑΙ ΜΕΓΑΛΗΣ ΒΡΕΤΑΝΙΑΣ

τος Ίδρύσεως 1964 Τρίτη Περίοδος Νοέμβριος - Δεκέμβριος 2001 Αριθμός Τεύχους 158-159



Ή φυγή στήν Αίγυπτο

(Eikóva 18ou aiwvog)

# ΟΡΘΟΔΟΞΟΣ ΚΗΡΥΞ

Έτος Ίδρύσεως 1964
Τρίτη Περίοδος
᾿Αριθμός Τεύχους 158 -159
Νοέμβριος - Δεκέμβριος 2001
Ἦτησία Συνδρομή £10

Διευθύνεται από Συντακτική Έπιτροπή

5 CRAVEN HILL, LONDON W2 3EN TEL: 020-7723 4787 FAX: 020-7224 9301

# ORTHODOX HERALD

OFFICIAL PUBLICATION OF THE ARCHDIOCESE OF THYATEIRA AND GREAT BRITAIN

5 CRAVEN HILL, LONDON W2 3EN TEL: 020-7723 4787 FAX: 020-7224 9301

First Published 1964

**Third Period** 

November - December 2001 No.:158-159



΄Ο Σεβασμ. 'Αρχιεπίσκοπος κ. Γρηγόριος καί ό Ύπουργός Παιδείας καί Πολιτισμοῦ Κύπρου κ. Οὐράνιος 'Ιωαννίδης μαζί μέ τούς δασκάλους καί τούς μαθητές τοῦ 'Ορθοδόξου 'Ομολογιακοῦ Σχολείου '''Αγιος Κυπριανός'' , Croydon, Νοτίου Λονδίνου

Πατριάρχου κ.κ. Βαρθολομαίου, Έγκύκλιος

Τῆς Α.Θ.Παναγιότητος τοῦ Οἰκουμενικοῦ 19 - 21 Χάρη Μεττῆ, "Άργυρός Στάκης, Ό Βασιλιάς

τῆς Γλασκώβης".

| E        |         | γιά τά Χριστούγεννα.<br>Σεβ. Άρχιεπισκόπου Θυατείρων καί Μ.                               | 22 - 23 | Όμογενειακά Πένθη : "Ό Άρχιμ. τοῦ<br>Οἰκουμενικοῦ Θρόνου Λεόντιος                              |
|----------|---------|-------------------------------------------------------------------------------------------|---------|------------------------------------------------------------------------------------------------|
| P        |         | Βρετανίας κ. Γρηγορίου, Έγκύκλιος γιά τά<br>Χριστούγεννα.                                 |         | Άριστοτέλους".<br>Patriarchal Proclamation on the Nativity of Christ.                          |
| I        | 5 - 6   | Θεοφιλ. <sup>'</sup> Επισκόπου Τροπαίου κ. 'Αθανασίου,<br>"'Η Παραμονή τῆς Πρωτοχρονιᾶς". | 25      | His Eminence Archbishop Gregorios of Thyateira & Gt. Britain, Christmas Encyclical.            |
| E        | 7 - 9   | Θεοφιλ. Ἐπισκόπου Ναζιανζοῦ                                                               |         | Rt. Revd. Bishop of Athanasios Tropaeou, (a) "A                                                |
| X        |         | κ. Θεοδώρητου, "Βαρθολομαῖος ὁ Α΄ - Δέκα<br>Χρόνια στό Πηδάλιο τῆς Ἐκκλησίας".            |         | prayer at Alexandra Palace on the occasion of<br>the Peace Festival, organised by the Haringey |
| 0        | 10 - 14 | Πανοσιολ. 'Αρχιμ. Ζαχαρία, "Τοῦ γάρ καί<br>γένος ἐσμέν".                                  |         | Peace Alliance on Saturday, 22nd September 2001" and (b) "Address on Remembrance               |
| M        | 15 - 16 | Πρεσβ. Άνδρέα Μιχαηλίδη, "Χρόνος καί<br>Χώρος".                                           |         | Sunday at the Anglican Church of St. Michael, Wood Green, on 4th November 2001".               |
| E        | 17      | Έκκλησιαστικό & Θεολογικό Σεμινάριο<br>Ίερᾶς Άρχιεπισκοπῆς Θυατείρων & Μ.                 | 28      | Deacon Meliton Oakes, News from the Orthodox World.                                            |
| N        | 18      | Βρετανίας.<br>Οἰκονόμου Άναστασίου Σαλαπάτα, 9ο                                           | 29 - 32 | Χρονικό Σεβ. Άρχιεπισκόπου Θυατείρων καί<br>Μ. Βρετανίας κ.κ. Γρηγορίου (Ἑλληνιστί καί         |
| <b>A</b> |         | Έτήσιο Πνευματικό Συμπόσιο στήν<br>Κοινότητα Άγίου Παντελεήμονος Harrow.                  |         | Άγγλιστί).                                                                                     |

### ΠΑΤΡΙΑΡΧΙΚΗ ΑΠΟΔΕΙΞΙΣ ΕΠΙ ΤΟΙΣ ΧΡΙΣΤΟΥΓΕΝΝΟΙΣ

Άριθμ. Πρωτ. 967

"Καί ἔτεκε τόν υἱόν αὐτῆς τόν πρωτότοκον, καί ἐσπαργάνωσεν αὐτόν καί ἀνέκλινεν αὐτόν ἐν τῆ φάτνη" (Λουκ. 2,7).

Τό μεγαλύτερον γεγονός εἰς τήν ἱστορίαν τοῦ σύμπαντος, ἡ ἐνσάρκωσις τοῦ Υἰοῦ τοῦ Θεοῦ, συνετελέσθη σχεδόν εἰς τήν ἀφάνειαν. Ὠς λέγει ὁ ἱερός ὑμνογράφος ἀπευθυνόμενος πρός τόν Κύριον, "λαθών ἐτέχθης ὑπό τό σπήλαιον".

Πράγματι, ὁ ἐνανθρωπήσας Λόγος τοῦ Θεοῦ ἐγεννήθη ἐκ τῆς Παρθένου Κόρης ἐντός ἑνός σπηλαίου εἰς τήν Βηθλεέμ κατά τήν διάρκειαν μιᾶς νυκτός ἡσύχου, ὅπως ὅλαι αἱ ἄλλαι νύκτες. Ἐσπαργανώθη ὅπως ὅλα τά βρέφη καί ἑτοποθετήθη εἰς τήν φάτνην τῶν ζώων εἰς ἕνδειξιν τῆς ἄκρας ταπεινώσεως Αὐτοῦ.

Εἴς τινα στιγμήν ἄγγελος Κυρίου ἐνεφανίσθη καί διεμήνυσεν εἰς τούς ἀγραυλοῦντας ποιμένας ὅτι "ἐτέχθη ὑμῖν σήμερον Σωτήρ, ὅς ἐστι Χριστός Κύριος" (Λουκ. 2,11). Καί ἐξαίφνης ἐνεφανίσθη πλῆθος στρατιᾶς οὐρανίου αἰνούντων τόν Θεόν, ἀλλά ὅλοι αὐτοί οἱ ἄγγελοι μετ' ὀλίγον ἀπῆλθον εἰς τόν οὐρανόν καί ἡ νυκτερινή ἡσυχία διεδέχθη καί πάλιν τήν βραχυχρόνιον ἀγγελικήν δοξολογίαν.

Κατ' αὐτόν τόν τρόπον τό μεγαλύτερον γεγονός τῶν αἰώνων, ἡ ἐνανθρώπησις τοῦ Θεοῦ, ἐκαλύφθη ἀπό τήν σιωπήν. ἀνηγγέλθη, ἀπεκαλύφθη καί ἐσιωπήθη. Ἐκ τῶν ἑκατομμυρίων ἀνθρώπων οἱ ὁποῖοι ἔζων κατά τήν ὥραν τῆς γεννήσεως τοῦ Χριστοῦ, ἐλάχιστοι μόνον ποιμένες ἐπληροφορήθησαν αὐτήν.

Ό Θεός, λοιπόν, δέν προβάλλει τό σωτήριον ἔργον Του. Δέν ἐπιβάλλει τήν παρουσίαν Του εἰς τάς καρδίας τῶν ἀνθρώπων, οὐδέ εἰς τήν ζωήν αὐτῶν. Τό μέγα μυστήριον τῆς θείας οἰκονομίας τελεσιουργεῖται κατά τό πλεῖστον ἐσωτερικῶς καί μυστικῶς. Παραλλήλως, καί τό οὐσιωδέστερον ἔργον μας, τό ἔργον τῆς προσοικειώσεως τῆς χάριτος τοῦ Θεοῦ, τῆς ἑξαγιαζούσης τάς καρδίας μας, τελεσιουργεῖται καί αὐτό μυστικῶς ἐντός ἡμῶν, ὡς εἰς ἄλλο σπήλαιον.

Άναμφισβητήτως εἶναι χρήσιμα καί ἐπαινετά ὅλα τά ἐμφανῆ καλά ἔργα. Αὐτός ὁ Κύριος συνιστὰ εἰς ἡμὰς νά λάμπη τό φῶς ἡμῶν ἔμπροσθεν τῶν ἀνθρώπων, ὅπως ἴδωσιν οἱ συνάνθρωποί μας τά καλά ἡμῶν ἔργα καί δοξάσωσι τόν Πατέρα ἡμῶν τόν ἐν τοῖς οὐρανοῖς (πρβλ. Ματθ. 5,16). Καί ὁ Ἀπόστολος Παῦλος συνιστὰ ὅπως μανθάνωμεν "καλῶν ἔργων προΐστασθαι εἰς τάς ἀναγκαίας χρείας" διά νά μή εἴμεθα ἄκαρποι (πρβλ. Τίτλ. 3,14).

Άλλά τό πλέον σοβαρόν καί σπουδαῖον ἔργον τοῦ ἀνθρώπου εἶναι ὁ ἀγιασμός αὐτοῦ, ὁ ὁποῖος συντελεῖται διά τῆς χάριτος τοῦ Θεοῦ,

διά τῆς τηρήσεως τῶν ἐντολῶν καί δι' ἀφανοῦς ἐσωτερικῆς ἐργασίας, ἀποσκοπούσης εἰς τήν κάθαρσιν τοῦ ἐσωτερικοῦ μας κόσμου ἀπό παντός κακοῦ λογισμοῦ.

Εἰρήνην διώκετε μετά πάντων, καί τόν ἀγιασμόν, ἄνευ τοῦ ὁποίου οὐδείς θά ἴδη τόν Κύριον, συνιστὰ ὁ Ἀπόστολος. Καί προσθέτει τά δύο θεμελιώδη στοιχεῖα διά τόν ἀγιασμόν ἡμῶν: Προσέχετε νά μή εὑρεθῆτε μακράν ἀπό τήν χάριν τοῦ Θεοῦ καί νά μή ὑπάρχη μέσα σας κάποια ρίζα πικρίας, ἡ ὁποία θά φυτρώση καί θά προξενήση ἐνοχλήσεις κατά τρόπον ὤστε νά μολυνθοῦν πολλοί (πρβλ. Ἑβρ. 12,14-15).

"Όλοι οἱ πιστοί ἐπιθυμοῦμεν νά γίνη ἡ καρδία μας τό νέον σπήλαιον εἰς τό ὁποῖον νά φιλοξενηθη ὁ Χριστός, ὥστε νά ἀναγεννήση ἡμᾶς. Διά νά γίνη αὐτό χρειάζεται ἐπί πλέον ἀπό τά ἐμφανη καλά ἔργα καί τό ἀφανές ἔργον τῆς καθάρσεως τῆς καρδίας μας ἀπό πᾶσαν ταραχήν καί πικρίαν, ἀπό ἐνθυμήσεις πονηράς καί ἀπό διαλογισμούς ματαίους, ὥστε νά ἔλθη ἡ χάρις τοῦ Θεοῦ, νά ἀγιάση τόν τόπον καί νά εὕρη αὐτόν κατάλληλον ὁ Χριστός διά νά κατοικήση ἐντός ἡμῶν. Ἐκεῖ εἰς τό καθαρόν σπήλαιον τῆς καρδίας ἑκάστου ἡμῶν θά συντελεσθη τό μυστήριον διά τό ὁποῖον ἐγεννήθη ὁ Χριστός εἰς τό σπήλαιον τῆς Βηθλεέμ.

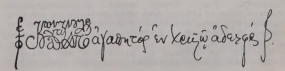
Θά άγιασθη καί θά θεωθη ή ὕπαρξις ήμων καί θά ἀναγεννηθωμεν ἐν Πνεύματι Ἁγίω. Κατ' αὐτόν τόν τρόπον ἀναγεννημένοι καί ἀνακαινισμένοι θά συμμετάσχωμεν εἰς ὅλην τήν ζωήν τοῦ Χριστοῦ ἀπό τῆς γεννήσεως ἕως τῆς σταυρώσεως καί τῆς μετ' αὐτήν ἀναστάσεως καί ἀναλήψεως εἰς τούς οὐρανούς.

Ταῦτα ἔχοντες ὑπ' ὄψιν, ἑορτάσωμεν, κατά τόν "Αγιον Γρηγόριον τόν Θεολόγον, "μή πανηγυρικῶς, ἀλλά θεϊκῶς· μή κοσμικῶς, ἀλλί ὑπερκοσμίως· μή τά ἡμέτερα, ἀλλά τά τοῦ ἡμετέρου, μᾶλλον δέ τά τοῦ Δεσπότου...., μή τά τῆς πλάσεως ἀλλά τῆς ἀναπλάσεως" (P.G. 36, 316 A-B).

Εΐθε νά άξιωθῶμεν πάντες νά ἴδωμεν γεννώμενον καί φιλοξενούμενον άξίως τόν Χριστόν εἰς τήν καρδίαν μας. Τότε θά ἑορτάσωμεν θεϊκῶς τήν χαρμόσυνον ἑορτήν τῆς ἀφανοῦς γεννήσεως τοῦ Χριστοῦ διά τῆς ὁλοψύχου συμμετοχῆς ἡμῶν εἰς τήν ὑποδοχήν Αὐτοῦ εἰς τόν κόσμον.

Τούτου τοῦ ἐν Βηθλεέμ σαρκί γεννηθέντος καί ἐν φάτνη ἀνακλιθέντος Χριστοῦ καί Κυρίου καί Θεοῦ ἡμῶν ἡ χάρις καί τό πλούσιον ἔλεος εἴησαν μεθ' ὑμῶν. Ἀμήν.

Φανάριον, Χριστούγεννα βά



### ΕΓΚΥΚΛΙΟΣ

τοῦ Σεβ. ᾿Αρχιεπισκόπου Θυατείρων καί Μ. Βρετανίας κ. Γρηγορίου ΕΠΙ ΤΗ ΚΟΣΜΟΣΩΤΗΡΙΩ ΕΟΡΤΗ ΤΩΝ ΧΡΙΣΤΟΥΓΕΝΝΩΝ

Άγαπητοί μας Συνεργάτες καί άδελφοί ἐν Κυρίω,

Τιάθαν πάλι τά Χριστούγεννα γιά νά μᾶς πενθυμίσουν τή Θεία Άγάπη καί φιλανθρωπία πρός τό άνθρώπινο Γένος. Νά μᾶς άνανεώσουν τήν έμπιστοσύνη μας στό Θεό καί νά μᾶς κάνουν νά καλλιεργήσουμε καλύτερα καί βαθύτερα τίς σχέσεις μ' Έκεῖνον, ὁ ὁποῖος "ἕκλινεν οὐρανούς καί κατέβη" καί "δι' ἐαυτοῦ καθαρισμόν ποιησάμενος τῶν ἀμαρτιῶν ἡμῶν ἐκάθισεν ἐν δεξιὰ τῆς μεγαλωσύνης ἐν ὑψηλοῖς" καί τόν ὁποῖον ὁ Θεός "ἔθηκε κληρονόμον πάντων, δι' οὖ καί τούς αἰῶνας ἑποίησεν" (Έβρ. κεφ. Α΄. 3,2). Έφόρεσεν ὁ Χριστός ἀπό φιλανθρωπία τήν ἀνθρώπινη σάρκα γιά νά τήν αγιάσει καί νά τήν ἀνεβάσει στούς οὐρανούς καί νά τήν θεώσει κατά τό μέγα Αὐτοῦ ἔλεος.

γιορτή καί πανήγυρη τιμοϋμε κι εορτάζουμε οἱ ἀνά τόν κόσμο Χριστιανοί, ἀνεξάρτητα δόγματος ή χρώματος ή πολιτισμού. Νά εὐχαριστήσουμε λοιπόν καί νά δοξολογήσουμε τόν Αἴτιον τῆς χαρᾶς ταύτης καί μέ τόν ποιητή νά έπαναλάβουμε: "Χριστός γεννάται, δοξάσατε: Χριστός έξ οὐρανῶν, ἀπαντήσατε· Χριστός ἐπί γῆς, ὑψώθητε, "Αδατε τῷ Κυρίω πᾶσα ἡ γῆ, καί ἐν εὐφροσύνη άνυμνήσατε λαοί, ὅτι δεδόξασται". Τό γεγονός τῶν Χριστουγέννων είναι πανανθρώπινη πράξη πού ἔγινε έφάπαξ ἀπό τόν Υἰό καί Λόγο τοῦ Θεοῦ γιά νά άποκαταστήσει τήν εἰρήνη καί νά γεφυρώσει τό χάσμα πού διαχώριζε τόν ἄνθρωπο ἀπό τό Θεό, τό πλάσμα ἀπό τόν Πλάστη καί Δημιουργό τοῦ κόσμου, τοῦ όρατοῦ καί τοῦ ἀοράτου. Μέ δύναμη δέ κι έξουσία ὁ Θεῖος Παῦλος γράφει, προκειμένου νά διερμηνεύσει τό μυστήριο τῆς Σωτηρίας μας ἐν Χριστῷ Ἰησοῦ: "Καί έλθών εύηγγελίσατο εἰρήνην ὑμῖν τοῖς μακράν καί τοῖς έγγύς, ὅτι δι' αὐτοῦ ἔχομεν τήν προσαγωγήν οί άμφότεροι έν ένί Πνεύματι πρός τόν πατέρα, ἄρα οὐν οὐκέτι ἐστέ ξένοι καί πάροικοι, ἀλλά συμπολῖται τῶν άγίων καί οἰκεῖοι τοῦ Θεοῦ, ἐποικοδομηθέντες ἐπί τῷ θεμελίω τῶν ἀποστόλων καί προφητῶν, ὄντος άκρογωνιαίου αὐτοῦ Ἰησοῦ Χριστοῦ". (Έφεσ. κεφ. Β΄.

Συνεπῶς, ὄσο καί νά προσπαθοῦν ὁ διάβολος καί τά κατά καιρούς ὄργανά του, οὐδέποτε θά μπορέσουν ν' άλλάξουν τόν ροῦν τῆς ἱστορίας, τῆς ἱστορίας τοῦ Χριστοῦ, πού γράφτηκε μέ τήν προσωπική του "κένωσιν", τήν ἄκρα ταπείνωση καί θυσία Του πάνω στό Γολγοθά. Έμεῖς, σάν Χριστιανοί, πιστεύουμε στη μοναδικότητα του άνθρώπου, ό δημιουργήθηκε κάτ' είκόνα καί όμοίωση τοῦ Θεοῦ καί έπαληθεύτηκε μέ τήν ένανθρώπηση καί τή σταύρωση του Χριστου, γιά τήν όποία τόσον περίτρανα καί άταλάντευτα όμιλεῖ ή γραπτή καί ἄγραφη παράδοση τής Έκκλησίας. Αὐτή τήν δόξα, τή χαρά καί τή χάρη ἐορτάζουμε καί πάλι ὅλοι οὶ Χριστιανοί, ἀπό τή Δύση μέχρι τήν Ανατολή, ἀπό τό Βορρά μέχρι τό Νότο. Παυτό καί δικαιολογημένα ο ἰερός Χρυσόστομος περιχαρής γράφει: "Α πάλαι πατριάρχαι μέν ὥδινον, προφήται δέ προύλεγον, δίκαιοι δέ ίδεῖν ἐπεθύμουν, ταῦτα ἐξέβη, καί τέλος ἔλαβον σήμερον· καί Θεός ἐπί γης ὤφθη διά σαρκός, καί τοῖς ἀνθρώποις συνανεστράφη. Χαίρωμεν τοίνυν καί ἀγαλλώμεθα, άγαπητοί. Αὐτόν τόν σωτήρα ἡμῶν σήμερον τεχθέντα αγάτητοι. Αυτον του σωτήμα ήμων σημέρον τέχουντα θεασάμενους, σκιρτάν καί άγάλλεσθαι χρή καί θαυμάζειν καί έκπλήττεσθαι τής οίκονομίας τό μέγεθος πάσαν ὑπερβαῖνον διάνοιαν" (Χρυσόστομος, Όμιλία εἰς τήν Γενέθλιον Ἡμέραν τοῦ Σωτῆρος ἡμῶν Ίησοῦ Χριστοῦ, Α΄. 1).

Παρ' ὅλη ὅμως τήν ἱερή ἀτμόσφαιρα τῶν Ἁγίων αὐτῶν Ἡμερῶν, ὁλόκληρη ἡ Οἰκουμένη θά ἐορτάσει ἐφέτος μέσα στή σκιά καί τή θλίψη τῶν γεγονότων τῆς Τρίτης, 11ης τοῦ περασμένου Σεπτεμβρίου, τότε πού ἡ τρομοκρατία ἔπληξε τή Νέα Ὑόρκη, τήν Washington καί τήν Πενσυλβανία τῶν Ἡνωμένων Πολιτειῶν Ἅμερικῆς. Καί, ὅπως πολύ χαρακτηριοτικά ἐπισημαίνουν οἱ εἰδικοί, ἀπό τότε μπήκαμε σέ μιά νέα περίοδο τῆς ζωῆς μας, γιατί οἱ ἄνθρωποι φαίνεται ὅτι πήρανε τή ζωή τους λάθος καί γι' αὐτό ξαφνικά ἀλλάζει καί ἡ σκέψη καί ἡ ζωή ὁλόκληρης τῆς Ἀνθρωπότητος. Βέβαια οἱ Χριστιανοί καί μάλιστα ἑκεῖνοι πού μένουν προσκολημμένοι στό γράμμα καί

τό πνεῦμα τοῦ μηνύματος τῶν Χριστουγέννων, δέν πτοοῦνται, δέν ἀμφιβάλλουν γιά τή χάρη τοῦ Θεοῦ, δέν ἀμφισβητοῦν ὅτι ὁ Χριστός εἶναι ὁ "Αρχοντας τῆς εἰρήνης καί ὁ Πατήρ τοῦ μέλλοντος αἰῶνος. Γι' αὐτό καί οὐδέποτε θά ἀφήσει "ἀμάρτυρον" τήν παρουσία καί τήν αὐθεντία του πάνω στά πράγματα τούτου τοῦ κόσμου. Γιατί, "(ὅπου) ἐπλεόνασεν ἡ ἀμαρτία (ἐκεῖ) ὑπερεπερίσευσεν ἡ χάρις" (Ρωμ. κεφ. Ε΄.20).

Έχοντες αὐτά ὑπόψη, ἀγαπητοί μας Ὀρθόδοξοι Χριστιανοί, "κρατωμεν τῆς ὁμολογίας" των Χριστουγέννων καί δοξάζομουμε τόν Αἴτιον τῆς χαρᾶς καί τής έλπίδας πού γέμισε μέ τήν θεανθρώπινη παρουσία Του τήν Οἰκουμένη. Σάν Χριστιανοί Όρθόδοξοι καί γνήσια τέκνα τῆς Μιᾶς, Άγίας, Καθολικῆς καί Άποστολικῆς Έκκλησίας, τήν παράδοση τῆς ὁποίας διαφυλάττει τό Οἰκουμενικό Πατριαρχεῖο Κωνσταντινουπόλεως, τοῦ ὁποίου εἴμαστε πνευματικά τέκνα, ἔχουμε ὑποχρέωση νά καλλιεργοῦμε τήν πίστη τῶν Χριστουγέννων καί νά τήν καταξιώνουμε μέ τήν εὐλάβεια, τήν προσευχή, τόν τακτικό ἐκκλησιασμό, τή νηστεία καί τή φιλανθρωπία, τήν άρετή καί τήν ταπείνωση καί τήν ἔμπρακτη συμμετοχή μας στήν Όρθόδοξη Χριστιανική μας ζωή καί λατρεία. Γι' αὐτό καί καλλιεργούμε συνεχώς τά χαρακτηριστικά μας αὐτά μέ τήν Παιδεία, μέ τά έλληνικά καί κατηχητικά μας σχολεῖα, μέ τά Σωματεῖα καί τούς Συλλόγους μας, μέ τήν προστασία καί τήν ἐνίσχυση τῆς οἰκογένειας καί τήν κατήχηση καί Χριστιανική διδασκαλία στά παιδιά μας. Ἡ ἴδρυση ἡμερησίων ὁμολογιακῶν σχολείων, σάν αὐτό πού ἱδρύσαμε στήν περιοχή Croydon Μείζονος Λονδίνου, είναι ἐπιτακτική. Ἐπιβάλλεται ὄχι μόνο νά ύποστηρίξουμε τό πρῶτο ὁμολογιακό δημοτικό σχολεῖο καί τά ἄλλα ἡμερήσια σχολεῖα πού ἔχουμε, άλλά νά ἱδρύσουμε καί ἄλλα παρόμοια γιά νά διδάσκονται τά παιδιά μας τήν παράδοση καί τόν πολιτισμό μας.

Ἡ Ἱερά Ἀρχιεπισκοπή, μέσα στά πλαίσια τῆς προσπάθειάς της νά ἐπεκτείνει τή χριστιανική καί παραδοσιακή Παιδεία, ἵδρυσε Ἐκκλησιαστικό καί Θεολογικό Σεμινάριο - Έκπαιδευτήριο, στίς τάξεις τοῦ όποίου θά ἐκπαιδεύονται κληρικοί, θά καταρτίζονται στελέχη - ἄνδρες καί γυναϊκές - γιά νά πλαισιώνουν τούς ναούς καί τά σχολεῖα, νά καθοδηγοῦν τά παιδιά καί τή Νεολαία μας καί νά ὑποστηρίζουν καί νά χειραγωγοῦν τόν οἰκογενειακό θεσμό, ὥστε οἰ έπερχόμενες γενεές νά παραμείνουν σταθερά μέσα στήν Χριστιανική Όρθόδοξη Πίστη καί Παράδοσή μας. Σᾶς καλούμε λοιπόν όλους σέ σταυροφορία πνευματική καί ζητάμε τή συνεργασία καί τή συμπαράστασή σας. Οἱ προσευχές καί ἡ βοήθειά σας έγγυῶνται τήν ἐπιτυχία τοῦ ἔργου καί τῆς Παιδείας καί τοῦ Ἐκκλησιαστικοῦ μας Σεμιναρίου. Ἐμεῖς έναποθέτουμε κι έσας καί τή διακονία μας καί τή ζωή μας στόν Ένανθρωπήσαντα Χριστό, τοῦ ὁποίου αὐτές τίς μέρες ἐορτάζουμε καί τιμοῦμε τή Γέννηση Πνεύματος Άγίου καί Μαρίας τῆς Παρθένου", ἡ ὁποία πραγματοποιήθηκε στίς μέρες τοῦ Αὐγούστου μοναρχήσαντος καί Ἡρώδου, Βασιλέως τῆς Ἰουδαίας.

Γ΄ αὐτό "δεῦτε ἀγαλλιασώμεθα τῷ Κυρίω, τό παρόν μυστήριον ἐκδιηγούμενοι" καί γεμάτοι ἀπό ἱερή χαρά νά εὐχηθοῦμε εἰς ἑαυτούς καί ἀλλήλους καί σ' ὅλο τόν κόσμο ἀγάπη, εἰρήνη, ὀμόνοια, εὐτυχία καί κάθε πρόοδο καί προσδοκία ἱερή ἀπό τόν Κύριον ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ, ὁ ὁποῖος "λαθών ἐτέχθη ὑπό τό Σπήλαιον" καί ὁ οὐρανός τόν ἐκήρυξε σ' ὅλη τήν Οἰκουμένη καί ὁ ἀστέρας ώδήγησε τούς μάγους γιά νά τόν προσκυνήσουν καί νά τοῦ προσφέρουν τά δῶρα τῆς λατρείας τους. Σ' Αὐτόν ἀνήκει ἡ βασιλεία καί ἡ δόξα στούς αἰῶνες τῶν αἰώνων. Άμήν.

Χριστούγεννα 2001.

t Duncipur Kai M. B. aproficos

### "Η ΠΑΡΑΜΟΝΗ ΤΗΣ ΠΡΩΤΟΧΡΟΝΙΑΣ"

(Προσλαλιά γενομένη ὑπό τοῦ Πρωτοσυγκελλεύοντος Θεοφιλεστάτου Ἐπισκόπου Τροπαίου κ. Άθανασίου, ἐν τῷ πέρατι τῆς ἑσπερινῆς Άκολουθίας καί κατά τήν εὐλογίαν τε καί κοπήν τῆς 'Αγιοβασιλόπιττας, ἐν τῷ Παρεκκλησίῳ τοῦ Εὐαγγελισμοῦ τῆς Άρχιεπισκοπῆς, τῆ γα' Δεκεμβρίου Βα').

Σεβασμιώτατε Πάτερ καί Δέσποτα, Θεοφιλέστατοι "Αγιοι Άδελφοί, Εὐλαβέστατα Μέλη τοῦ εὐαγοῦς Κλήρου, Έντιμολογιώτατε "Αρχοντα καί Πρόεδρε τῶν Ἑλληνορθοδόξων Κοινοτήτων, "Εντιμολογιώτατε "Αρχοντα καί Πρόεδρε τοῦ Άρχιεπισκοπικοῦ Παρεκκλησίου, "Αξιότιμοι Κύριοι Πρόεδροι καί Μέλη τῶν εὐλογημένων Κοινοτήτων τῆς Ἱερᾶς "Αρχιεπισκοπῆς, Έρίτιμοι Κυρίαι

Πρόεδροι καί Μέλη τῶν Βοηθητικῶν ᾿Αδελφοτήτων, ᾿Αξιότιμοι Κύριοι Πρόεδροι καί Μέλη τῶν Σχολικῶν Ἐφορειῶν, Ἑλλόγιμοι Ἐκπαιδευτικοί τῶν Όμογενειακῶν Ἐκπαιδευτηρίων, Λοιποί Κύριοι καί Κυρίαι Πρόεδροι καί Μέλη Εὐαγῶν Ἱδρυμάτων καί ἄλλων Όμογενειακῶν Ὀργανώσεων τε καί Συλλόγων καί ἔτεροι ἐκλεκτοί Όμογενεῖς, Ἱεροψάλται, ஃντιπρόσωποι τοῦ τύπου, Περιούσιε καί ηὐλογημένε Λαέ τοῦ Θεοῦ.

"Εὐλογητός ό Θεός καί Πατήρ τοῦ Κυρίου ήμων Ἰησοῦ Χριστοῦ, ό εὐλογήσας ήμᾶς ἐν πάση εὐλογία πνευματικῆ ἐν τοῖς ἐπουρανίοις ἐν Χριστῶ" [Έφεσ. α΄ 3].

Προσερχόμενος αὖ πρός ὑμᾶς ἐν τῆ εὐλογημένη ταύτη ἡμέρα τε καί ὤρα "δέομαι τοῦ Κυρίου τοῦ καταξιώσαντος ἡμᾶς ὁδηγῆσαι τά βήματα ἡμῶν ὧδε, ἵνα ἀνοίξη θύραν τοῦ λόγου, λαλῆσαι ὑμῖν λόγον πρός οἰκοδομήν καί πληροφορίαν".

Συνωδὰ τἢ ἐπικρατησάση χρονολογία, ἰδού νῦν πεπλήρωται ὁ πρῶτος ἐνιαυτός τῆς τοῦ Κυρίου χρηστότητος, ὁ καί ἐγκαινίσας τήν τρίτην χιλιετηρίδα ἀπό τῆς σωτηρίας ἡμῶν. Ἡ σωτηρία αὕτη ἀρχήν λαβοῦσα ἀπό τῆς θείας Ἐπιφανείας τοῦ Μεγάλου ἀρχιερέως καί Σωτῆρος ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ, ἄγει ἡμᾶς πρός τό τέρμα ἐν μέσω ἀτραπῶν χαλεπῶν καί μαιάνδρων δαιδαλωδῶν. Ἡμῶν πορευομένων οὕτω πως τόν ἀνάντην δρόμον, ὅστις ὁδηγεῖ πλησίον τοῦ ζῶντος καί ἀκρογωνιαίου λίθου, τοῦ Δεσπότου Χριστοῦ, πληρούμεθα θάρρους καί καθοπλιζόμεθα δι' αἰσιοδοξίας. ἀμφότερα δέ ταῦτα προάγουσιν ἡμᾶς ἐν τῆ πίστει.

Περιστοιχοῦντες ὅθεν τό ἱερόν τοῦτο θυσιαστήριον, τοῦ ἄρτι ἀνακαινισθέντος περικαλλοῦς παρεκκλησίου τοῦ Εὐαγγελισμοῦ, τῶν ἐν ταῖς Βρετανικαῖς Νήσοις μεταφυτευθέντων ἐκ τῆς κοιτίδος αὐτῶν Θυατείρων, ἤτοι τῆς θεοσώστου ταύτης Ἐπαρχίας τοῦ Οἰκουμενικοῦ Θρόνου, τῆς οὔσης καί δρώσης ὧδε, συνήλθομεν, ὡς ἔθος ἐστί, προπέμψασθαι ἐν τῆ εὐσήμω ταύτη στιγμῆ τόν παριππεύοντα ἐνιαυτόν καί ἄμα τόν νέον ὑποδεχθῶμεν. Περιχαρεῖς δι' ἀναμέλπομεν ἐν καρδία καλῆ καί ἀγαθῆ τῷ Δοτῆρι τῶν ὅλων Θεῷ δεήσεις εὐχαριστηρίους, ἄδομεν εὐγνώμονας ἰκεσίας καί ἀναπέμπομεν αἰτήματα θεῖά τε καί ἱερά.

Άνατρέχοντες οὖν ἐν τοῖς πράγμασι τῆς ἡμετέρας Ἐκκλησίας διαπιστοῦμεν ἀνοδικήν πορείαν. Αἱ παρ' ἡμῖν ἐκκλησιαστικαί κοινότητες ἐν ἀντιθέσει πρός τάς ἐκάστοτε ἀναφυομένας καί ἀναποφεύκτους ἀντιξοότητας, συνεχίζουσιν ἀκάθεκτοι τήν πρός τά πρόσω πορείαν αὐτῶν.

Ή ἀντιμετώπισις τῶν ὁσημέραι αὐξανομένων ὑποχρεώσεων τῶν ποιμαίνων καί τῶν ἀναγκῶν τῶν ποιμενομένων πολλαπλασιαζομένων καί ποικιλλουσῶν, καθιστῶσι ἔκδηλον ὅτι τό διακονεῖν αὐταῖς ἀπαιτεῖ πύρωμα καρδίας, φλέγοντα ζῆλον καί ζώπυρον πίστιν. Μνημονεύω δ' ὅτι

ό Κύριος είπεν πρός τούς δώδεκα Μαθητάς Αὐτοῦ : "Ίδού ἐγώ ἀποστέλλω ὑμᾶς ὡς πρόβατα ἐν μέσω λύκων". [Ματθ. ι΄16]. Έπεί "οὐκ ἔστι δοῦλος μείζων τοῦ Κυρίου αὐτοῦ", [Ίωάν. ιγ΄ 16] κατά τό Κυριακόν λόγιον, ἀποτελεῖ πλάνην οἰκτράν, δι'οἰονδήποτε ἐξ ἡμῶν τρέφοντα ψευδαισθήσεις ὅτι ἡ ἱερωσύνη προσφέρεται δι' ἀνάπαυσιν καί ἀπολαύσεις ὑλικάς.



Έν τοῖς πλαισίοις τούτοις ἡ Βιβλική ταύτη Άρχιεπισκοπή χωρεῖ πρός τήν ἴδρυσιν καί λειτουργίαν τοῦ Θεολογικοῦ καί Έκκλησιαστικοῦ Σεμιναρίου, ὅ θέλει στεγασθεῖ, ἐπί τῷ παρόντι, ἐν τῆ Ἑλληνορθοδόξω καί μεγαλονύμω Κοινότητι τοῦ Άγίου ἐνδόξου Ἀποστόλου Βαρνάβα ἐν Βορείω Λονδίνω. Τό ἴδρυμα τοῦτο πειραθήσεται ἀναδεῖξαι νέους σκυταλοδρόμους, οἴτινες θέλουσι συνεχίσει τό ἄχρι τοῦ νῦν ἐπιτελεσθέν σωστικόν ἔργον ὑφ' ὧν προηγήθησαν.

Ή ἐξαγγελθεῖσα ἴδρυσις καί λειτουργία τοῦ Θεολογικοῦ καί Ἐκκλησιαστικοῦ Σεμιναρίου ἤρξατο πραγματουμένη: Πρῶτον διά τῆς ἀγορᾶς ἀκινήτου ἐν Βορείω Λονδίνω, ὅ τανῦν προσφέρεται διά κατοίκησιν καί γραφεῖον τοῦ Διευθυντοῦ. Δεύτερον διά τῆς τελέσεως Ἁγιασμοῦ ἐν τῷ λήγοντι μηνί ἐν τῷ Καθεδρικῷ Ναῷ τῆς Κοιμήσεως τῆς Θεοτόκου καί Τρίτον διά τῶν ἐπικειμένων μαθημάτων, ἄτινα ἄρξονται προσφερόμενα κατά τάς ἐπομένας ἡμέρας.

Μνημονεύοντες περαιτέρω τά περί τῆς παιδείας δεῖ ἀναφέρειν ὅτι τό πρῶτον ὁμολογιακόν ἐκπαιδευτικόν καθίδρυμα ΑΓΙΟΣ ΚΥΠΡΙΑΝΟΣ διέγραψεν ἤδη ἔν ἔτος λειτουργίας τε καί προσφορᾶς καί αἰσίως διέρχεται τό δεύτερον τοιοῦτον.

Οἱ λαϊκοί "Αρχοντες φιλοτίμως καί προθύμως διακονοῦντες τά παρ' ἡμῖν κοινά πράγματα καί ἐν ταυτῷ συναποτελοῦντες τόν Σύνδεσμο τῷν Ἑλληνορθοδόξων Κοινοτήτων, ἐν τῷ παρελθόντι μηνί Όκτωβρίω, συνέπηξαν ἐν προθυμία καί ἀγαστῆ συνεργασία τήν "Εκτην Διάσκεψιν αὐτῷν. Κατ' αὐτήν ἀνανέῷσαν τήν ἐντολήν πρός τόν ἐντιμολογιώτατον πρόεδρον αὐτῷν και ἄρχοντα κ. Διαμαντῆν Π. Πατέρα καί τό περί αὐτόν φιλογενές Συμβούλιον.

Έπιπροσθέτως κατά τό ἄρτι διαρρεῦσαν ἔτος ἐπερατώθησαν αἱ Περιφερειακαί Ἐκπαιδευτικαί Συναντήσεις, αἴ ἤρξαντο κατά τό προηγηθέν ἔτος. Ταῦται ἀφέλησαν τά πάνυ ἄπαντας τούς συμμετασχόντας ἐν αὐταῖς, προσφέρουσαι ἐνημέρωσιν ἄμεσον. Ἐν δέ τἢ ἀνελίξει αὐτῶν συνέβαλον τά μέγιστα πρός τήν ἀντιμετώπισιν τῶν ὑφισταμένων ἀναγκῶν καί τήν λύσιν τῶν ἀναφυομένων προβλημάτων.

Έπί σειράν ἐτῶν ἡ Άρχιεπισκοπή Θυατείρων ἀποστέλλει ἐν Ἑλλάδι νέους ἐπιθυμοῦντας ὅπως καταρτισθῶσι καλῶς περί τήν Ἱεράν Ἐπιστήμην τῆς Θεολογίας. Οὖτοι φοιτῶσι ἐν τῆ Θεολογικῆ Σχολῆ τοῦ Ἀριστοτελείου Πανεπιστημίου Θεσσαλονίκης, Ἐν τῷ τρέχοντι ἀκαδημαϊκῷ ἔτει ἡ Ἀρχιεπισκοπή ηὐτύχησε ὅπως ἀποστείλη πλείονας φοιτητάς ἐν συγκρίσει πρός παρελθόντα ἔτη. Εὐξώμεθα ἵνα ἡ χάρις τοῦ Θεοῦ ἐπισκιάση καί φωτίση αὐτούς, ὤστε δι ἐπιμελείας καί φωτισμοῦ ἑτοιμάσουσιν οὐτοι ἑαυτούς ἀρκούντως καί δυνηθῆναι οὕτω ἀραι τόν προκείμενον ἑαυτοῖς σταυρόν ἐν ὑπομονῆ μεγάλη καί ἀφοσιώσει πολλῆ.

Μνείαν ποιούμαι νῦν τῶν τακτικῶν ἐκπομπῶν τοῦ τοπικοῦ Ἑλληνικοῦ ραδιοφώνου, καθ' ἄς μεταδίδεται ἡ θ. Λειτουργία κατά τάς Κυριακάς καί μεγάλας ἑορτάς, ἀκούονται οἱ ἐκκλησιαστικοί ὕμνοι κατά Σάββατον, ὑπομιμνήσκεται δέ τό

Άγιολόγιον καθ' ἐκάστην ἡμέραν ὑπό τοῦ Άρχιεπισκόπου, τό δέ θεῖον κήρυγμα προσφέρεται, πλέον τοῦ γραπτοῦ, καί ραδιοφωνικῶς, ὑφ' ὅλων τῶν δυναμένων ἵνα πράξωσι τοῦτο κληρικῶν. Ταῦτα ἔχοντα ὡς ἐπιστέγασμα τήν ἐκπομπήν "Ἡ Φωνή τῆς Ἐκκλησίας" καθ' ἐκάστην Δευτέραν, ἀπευθύνονται πρός τό πολυάριθμον ποίμνιον ἡμῶν καί οὕτω συμβάλλουσι πρός τήν θρησκευτικήν κατάρτισιν καί πολυποίκιλον ἐνημέρωσιν τῶν ἐνδιαφερομένων ἵνα πληροφορηθῶσι τήν πίστιν ἐπί τό ἀρτιώτερον. Ἡ δέ χρῆσις ἔν τινι βαθμῷ τῆς Ἅγγλικῆς γλώττης κατ' αὐτάς συντελεῖ πρός ἐνημέρωσίν τε καί πλησιασμόν τῆς νέας γενεᾶς.

Ή τοπική ήμῶν Ἐκκλησία ἐν τἢ προσπαθεία αὐτῆς ὅπως ἐξατομικεύση τήν ἑαυτῆς ποιμαντικήν διακονίαν πρός τό λογικόν αὐτῆς ποίμνιον διηνεκῶς ἐπισκέπτεται αὐτό, πρωτευόντως διά τοῦ Ἀρχιεπισκόπου καί δευτερευόντως διά τῶν βοηθῶν Ἐπισκόπων τῶν συνυπουργούντων τάς Ἁρχιεπισκοπικάς προσπαθείας διαποιμάνσεως, εὐλογίας τε καί διδασκαλίας τοῦ ἐμπεπιστευθέντος ἡμῖν θεοφιλοῦς λαοῦ.

Ή συμμετοχή τῆς Άρχιεπισκοπῆς καί τῶν τοπικῶν κοινοτήτων ἐν ταῖς ἐτησίοις δεήσεσι τῆς χώρας ὑπέρ τῶν θυμάτων τῶν δύο Παγκοσμίων πολέμων τοῦ ἀπελθόντος αίῶνος πραγματοῦται συμμετέχοντος ἤδη ἀπό τοῦ παρελθόντος ἔτους τοῦ Άρχιεπισκόπου καί Ποιμενάρχου ἡμῶν ἐν ταῖς ἀναπεμπομέναις προσευχαῖς παρά τῷ κενοταφίω, τοῦτ' ἔστιν, τό κεντρικόν μνημεῖον τό ἀφιερωμένον πρός τιμήν τῶν πεσόντων καί ἐκ τῆς χώρας ταύτης προερχομένων. Ένθα δ' ἐστί τοῦτο δυνατόν ἔνιαι κοινότητες ἡμῶν συμμετέχουσι ἐν ταῖς προσευχαῖς ταύταις τοπικῶς. Οὕτως ἡ παρουσία καί προσφορά τῆς ἡμετέρας Ἐκκλησίας ἐξέρχεται τῶν τοίχων τῶν ναῶν ἡμῶν καί πορεύεται πρός πάντα ἄνθρωπον ἐν τῆ μεγάλη ταύτη χώρα.

Τόν βίον τῆς ἀνθρωπότητος ἐν τῷ ἀπερχομένῳ ἔτει ἐπεσκίασαν τά τραγικά γεγονότα τῆς 11ης Σεπτεμβρίου, ἄτινα ἀπροσδοκήτως ἔλαβον χώραν ἐν Άμερικῆ καί ἐν συνεχεία ἐπρυτάνευσαν αὶ προεκτάσεις αὐτῶν διά τοῦ πολυημέρου ἀπηνοῦς πολέμου καί τῆς ἐπελθούσης οἰκονομικῆς δυσπραγείας, ἐκφρασθείσης δι' ἀρνητικῆς ἐπιδράσεως, ἐχούσης παγκόσμιον ἐμβέλειαν.

Εἴ ἤθελέ τις λέγειν ἔτι πλεῖον τούτων, δεῖ ἀκουσθῆναι ὁ τοῦ οὐρανοβάμονος Παύλου λόγος περί τοῦ ἐν τῷ ἀνθρώπω ἀενάου πνευματικοῦ πολέμου : "οὐ γάρ ὅ θέλω ποιῶ ἀγαθόν, άλλ' ο οὐ θέλω κακόν τοῦτο πράσσω." (Ρωμ. ζ΄ 19). Περαίνων δέ συμπληρώνει διά των έξης: "Βλέπω ἕτερον νόμον ἐν τοῖς μέλεσί μου ἀντιστρατευόμενον τῷ νόμῳ τοῦ νοός μου καί αἰχμαλωτίζοντά με τῷ νόμῳ τῆς ἁμαρτίας τῷ ὄντι ἐν τοῖς μέλεσί μου." (Ρωμ. ζ'23). Τό ἀνθρώπινον τοῦτο δρᾶμα ὁ θεῖος Παῦλος έκφράζει λέγων : "ταλαίπωρος έγώ ἄνθρωπος. τίς με ρύσεται έκ τοῦ σώματος τοῦ θανάτου τούτου;" Εὐθύς δέ προσφέρει ὁ ἴδιος λύσιν τε καί ἀπάντησιν διά τῶν λόγων: "εὐχαριστῶ τῷ Θεῷ διά Ἰησοῦ Χριστοῦ τοῦ Κυρίου ἡμῶν". (Ρωμ. ζ' 25) Φεῦ! Ἐκ τῆς πτώσεως τοῦ ἀνθρωπίνου γένους καί ἐντεῦθεν, κέντρον πολέμου καθ' έκάστην ήμέραν παραμένει ή καρδία έκάστου άνθρώπου καίτοι οὖτος ἐλευθεροῦται τοῦ προπατορικοῦ άμαρτήματος διά τοῦ μυστηρίου τοῦ βαπτίσματος.

Ή στερέωσις τῶν τοπικῶν Κοινοτήτων καταφαίνεται ἐκ τῆς ἐνεργοῦ καί θερμουργοῦ ἀγάπης τοῦ ποιμνίου ἡμῶν πρός αὐτάς. Τήν ἀγάπην ταύτην τοῦτο ἀνελλιπῶς ἐκφράζει διά τοῦ ἱεροστολισμοῦ καί ἐγκαινισμοῦ τῶν χώρων καταφυγῆς τοῦ Θεοφιλοῦς λαοῦ, ἔνθα τοῦτο προστρέχει ἴνα προσφέρη λατρείαν εὐάρεστον καί προσευχήν εὐχαριστήριον τῷ Τριαδικῷ Θεῷ. ՝ Ὠς προανεφέρθη προσφάτως ἐκαλλωπίσθη τό παρεκκλήσιον τοῦ Εὐαγγελισμοῦ τῆς ᾿Αρχιεπισκοπῆς. Οἱ δέ Ναοί τῶν Ἅγίων Λαζάρου καί Δημητρίου, Ἅνατολικοῦ καί Βορείου Λονδίνου ἀντιστοίχως, ἐνεκαινίσθησαν.

Διαπιστούται τοίνυν καθ' ἑκάστην ἡμέραν ἡ ἀδήριτη

ἀνάγκη καί ὁ ἀδιάλειπτος ἀγών, ὅς διεξάγεαι ὑπό τοῦ ποιμνίου ἡμῶν, ὅ διαβιοῖ ἐν κόσμω διηνεκῶς ἐναλασσομένω, τοῦ παραμεῖναι συντεταγμένον ἐν τοῖς ἀρχαίοις ἔθεσιν καί ταῖς κληροδοτηθείσαις παραδόσεσι αὐτοῦ. Πρός τοῦτο τό ποίμνιον τρέπεται πρός πυκνήν διοργάνωσιν ποικίλων ἐκδηλώσεων κοινωνικῶν, μορφωτικῶν τε καί ἄλλων γενικοῦ ἐνδιαφέροντος, τῶν ἐκκλησιαστικῶν κοινοτήτων μέντοι ἐχουσῶν πρωτεύουσαν θέσιν ἐν αὐταῖς.

Έσχάτως ή ἐκκλησιαστική καί ὁμογενειακή ἡμῶν παρουσία ἐνταῦθα κατέστη πενεστέρα ἀφ' ἐνός διά τῆς ἐκδημίας πρός Κύριον τοῦ Άρχιμανδρίτου τοῦ Οἰκουμενικοῦ Πατριαρχείου ἀειμνήστου Λεοντίου Άριστοτέλους. Ὁ μεταστάς κληρικός ἠνάλωσεν ἑαυτόν πρωτευόντως ἐν τῆ θεραπεία τῶν ἀναγκῶν τῆς Ἑλληνορθοδόξου Κοινότητος Άγίου Ἰωάννυ τοῦ Βαπτιστοῦ. ᾿Αφ' ἐτέρου δ' ἀπέβη πενεστέρα διά τῆς ἐκδημίας τοῦ ἐκ τῶν λαϊκῶν πιστῶν ἐργατῶν ἐν τῷ ἀμπελῶνι τοῦ Κυρίου, Ἅρχοντος Ὠργυροῦ Στάκη τοῦ καί δράσαντος ἐπί ἔτη μακρά ἐν Σκωτία. Ἡ πολυσχιδής ζωή καί ποικίλη προσφορά τοῦ τελευταίου ὑπῆρξε τοσοῦτον παροιμιώδης ὤστε ὁ ἐκλιπών, ἐν τοῖς χείλεσι τοῦ ἐκεῖσε διαβιοῦντος λαοῦ, παρέμεινεν ὡς ὁ βασιλεύς αὐτῆς.

Ήγοῦμαι ἀρμόζον ἀναφέρειν ὅτι ἡ 'Ομογένεια ἡμῶν σταδιακῶς ἀνοίγει τούς κόλπους αὐτῆς ἴνα περιβάλη ἐν ἀγάπη ἐκτενῆ, συνδράμη πλουσίως καί φιλοφρόνως περιποιηθῆ τήν τρίτην ἡλικίαν. Ἡ προσφορά αὕτη ἤρξατο ἐν τοῖς χώροις Κοινοτήτων τινῶν Ἐκκλησιαστικῶν, βαθμηδόν δ' ἐξηπλώθη εὐρύτερον ἐν αὐταῖς καί ἐσχάτως θεραπεύεται καί ὑπό πολλῶν 'Ομογενειακῶν Συλλόγων τε καί 'Οργανώσεων. Τοῦτο ἀποτελεῖ ὑποχρέωσιν καί πρόοδον ἄμα, περιποιεῖ δέ τιμήν δι' ἡμᾶς ἄπαντας.

Ή διακονία τοῦ Προκαθημένου τῆς Όρθοδόξου Ἐκκλησίας τῆς οὔσης καί παροικούσης ἐνταῦθα, πλέον τῶν ἐσωτερικῶν ἀναγκῶν αὐτῆς, ἐκτείνεται καί εὐρίσκεται ἐν ἀμέσῶ ἀνταποκρίσει ἀπορρεούση ἐκ τῶν σχέσεων ἡμῶν μετά τῆς ἐπισήμου Ἁγγλικανικῆς Ἐκκλησίας τῆς γαίας ταύτης. Ἐπιπροσθέτως κατά τόν διαρρεύσαντα ἐνιαυτόν, Ύμεῖς Σεβασμιώτατε, ἔσχετε τήν εὐλογίαν καί τό προνόμιον ὅπως ἀνταποκριθῆτε ἰκανάς φοράς τῆ κλήσει τῆς Μητρός Ἐκκλησίας ἵνα ἐκπροσωπήσετε αὐτήν ἐν ἀποστολαῖς εὐαρίθμοις ἐν διαφόροις μέρεσι.

Παραλλήλως, πρός ὑποβληθεῖσας προσκλήσεις καί αἰτήσεις ἀπευθυνθεῖσας πρός Ύμᾶς προσωπικῶς ὅπως κάμητε ὁμιλίας καί παραστεῖτε ἵνα τιμήσητε πρόσωπά τε καί γεγονότα, τελέσητε Μυστήριάτε καί προστῆτε Ἀκολουθιῶν, Ύμεῖς οὐκ ὡκνήσατε.

Όσαύτως οἴμαι ὡς ἐπιβεβλημένον ἡ ἐνός ἑκάστου ἐξ ἡμῶν ὑπόμνησις ὅτι ἐν τῆ Ἁγία και Μεγάλη Ἑβδομάδι τοῦ ἐπικειμένου Πάσχα τῶν Ὁρθοδόξων ἡ Ἅγία καί Μεγάλη τοῦ Χριστοῦ Ἐκκλησία προτίθεται καθαγιᾶσαι νέαν ποσότητα Ἁγίου Μύρου διά τάς τῶν ἀνά τήν ὑφήλιον Ὀρθοδόξων Ἐκκλησιῶν ἀνάγκας. "Οθεν ἡ οἰκονομική ἀρωγή τοῦ ἡμετέρου ποιμνίου πρός τήν κατεύθυνσιν ταύτην δεῖ καταστῆναι πλέον ἤ ἐμφανής καί σημαντική ἐν ἐκφράσει τῆς ἀφοσιώσεως τοῦ ἀρραγοῦς δεσμοῦ, τῆς σεπτῆς εὐλαβείας καί θυγατρικῆς ἀρωγῆς τῆ Μητρί Ἐκκλησία.

Άφικνούμενος νῦν ἐπί τῶ πέρατι τῆς παρούσης προσλαλιᾶς γονυπετής ἱκετεύω τόν Βασιλέα τῆς δόξης ὅπως διαφυλάττη τήν Ύμετέραν Σεπτήν Σεβασμιότητα ἐν ἀκμαία τε καί ἀδιαπτώτω ὑγιεία κατ' ἄμφω, ἵνα προσφέρητε ὡς ἐπιμήκυστον τήν θεοφιλῆ καί ἀκάματον πρωθιεραρχικήν διακονίαν Αὐτῆς πρός παρηγορίαν τοῦ Λαοῦ, καθοδηγίαν τοῦ εὐαγοῦς κλήρου, κλέος τῆς Μητρός Ἐκκλησίας καί φωτισμόν τοῦ βασιλείου ἱερατεύματος, "τοῦ ἔθνους ἀγίου, τοῦ λαοῦ εἰς περιποίησιν" (Α΄ Πέτρ. β΄ 9). 'Άμήν!

ΕΙΣ ΠΟΛΛΑ ΕΤΗ ΔΕΣΠΟΤΑ

### "ΒΑΡΘΟΛΟΜΑΙΟΣ Ο Α

Δέκα Χρόνια στό Πηδάλιο τῆς Ἐκκλησίας"

Ύπό τοῦ Θεοφιλ. Ἐπισκόπου Ναζιανζοῦ κ. Θεοδωρήτου, Ἀρχιερατικῶς Προϊσταμένου τοῦ Καθεδρικοῦ Ναοῦ Ἁγίας Σοφίας Λονδίνου.

Σεβασμιώτατε, Θεοφιλέστατε, κ. Γενικέ Πρόξενε, σεβαστοί Πατέρες, κυρίες καί κύριοι,

Αποτελεῖ γιά μένα ἰδιαίτερη χαρά καί τιμή νά ἀπευθύνομαι στήν ἐκλεκτή ἀποψινή ὁμήγυρη, γιά νά σκιαγραφήσω τήν προσωτικότητα καί τό ἔργο ἑνός μεγάλου ἐκκλησιαστικοῦ ἄνδρα, τοῦ Οἰκουμενικοῦ Πατριάρχου κ.κ. Βαρθολομαίου, τοῦ ὁποίου τιμᾶμε τήν ἐπέτειο δέκα ἐτῶν ἀπό τῆς ἀναρρήσεώς του στόν Πατριαρχικό Θρόνο τῆς Κωνσταντινουπόλεως.

Γιά τήν 'Ορθοδοξία καί τόν Έλληνισμό, ὁ θεσμός τοῦ Οίκουμενικοῦ Πατριαρχείου ἐνέχει ἰδιαίτερη ἱστορική καί θεολογική σπουδαιότητα. Ἡ πρωτόθρονη καί ἀγιοστόλιστη μητέρα Ἐκκλησία διακονεῖ γιά 17 αἰῶνες μέ πιστότητα καί ἀφοσίωση τό λαό τοῦ Θεοῦ. Πρωτοστάτησε στή διαμόρφωση τῆς χριστιανικῆς πίστεως, τῆς ἱεραποστολικῆς δράσεως, καί βέβαια εἶναι ἡ κοιτίς τοῦ νέου Ἑλληνισμοῦ.

Μετά τήν ἄλωση τῆς βασιλίδος τῶν πόλεων, ὁ εἰκοστός αἰῶνας ἦταν αὐτός πού ἐπεσώρευσε τά μεγαλύτερα δεινά στήν πονεμένη Ρωμιοσύνη τῆς Κωνσταντινουπόλεως.

Πρῶτα ἡ Μικρασιατική καταστροφή τό 1922 καί ὕστερα τά Σεπτεμβριανά τοῦ 1955 συρρίκνωσαν κυριολεκτικά τόν Ἑλληνισμό τῆς Πόλεως. Σ αὐτά τά δίσεκτα χρόνια, τό Οἰκουμενικό Πατριαρχεῖο ἄντεξε τούς κλυδωνισμούς τῶν νέων συνθηκῶν, ἀπέδειξε ὅτι εἶναι ἀντάξιο τῆς ἔνδοξης ἱστορίας του καί ἀνταποκρίθηκε στό ἱερό χρέος γιά τήν Ὀρθοδοξία καί τή Ρωμιοσύνη.

"Όταν ἐκοιμήθη ἐν Κυρίω ὁ Οἰκουμενικός Πατριάρχης Άθηναγόρας τό 1972, ή πρόνοια τοῦ Θεοῦ ἐπέβλεψαν σέ ἕνα ταπεινό ἱεράρχη, τόν ἀείμνηστο Οἰκουμενικό Πατριάρχη Δημήτριο, ὁ ὁποῖος άγαπήθηκε ἀπό τό πλήρωμα τῆς Ἐκκλησίας γιά τήν άκακία καί μετριοφροσύνη του καί εύλογήθηκε νά δεῖ στά δύσκολα αὐτά χρόνια τήν ἀνοικοδόμηση τοῦ Πατριαρχείου. Άπό τήν πρώτη στιγμή βρέθηκε συμπαραστάτης του ὁ ἀείμνηστος Μητροπολίτης Χαλκηδόνος Μελίτων, σοφός Ἱεράρχης, πού ὑπηρέτησε τό Πατριαρχεῖο μας μέ τά πολλά χαρίσματά του καί ἐπλούτησε τήν Ἐκκλησία μέ τά πνευματικά του άναστήματα καί μάλιστα μέ τόν τιμώμενο σήμερα Οἰκουμενικό Πατριάρχη Βαρθολομαῖο. Ποιός ὅμως ήταν ὁ φέρελπις αὐτός νέος κληρικός, ὁ Δημήτριος Άρχοντώνης, ὅπως ὀνομαζόταν πρίν ἀπό τήν χειροτονία του, πού ἐπέπρωτο νά ἄρει τόν σταυρό τοῦ Οἰκουμενικοῦ Πατριαρχείου;

Γεννήθηκε στίς 29 Φεβρουαρίου τοῦ 1940, στό νησί τῆς Ἰμβρου, τότε πού οἱ Ἑλληνες, 8.000 περίπου, ἀποτελοῦσαν τήν πλειονότητα τοῦ νησιοῦ.

Ό πατέρας του ήταν αὐστηρός καί ἴσως μετέδωσε στό νεαρό Δημήτριο τήν αἴσθηση τῆς συνέπειας πού τόν διακρίνει μέχρι σήμερα. Άπό τότε ὁ Δημήτριος συνόδευε σ' ὅλο τό νησί τόν ἡλικιωμένο ἱερέα τοῦ χωριοῦ, τόν π. ᾿Αστέριο, ἄναβε τά καντήλια καί τό θυμιατό, ἔψελνε καί διακονοῦσε τήν Ἐκκλησία.

OS Solv Di, dá óó, NV

Ό Μητροπολίτης "Ιμβρου καί Τενέδου καί μετέπειτα

Χαλκηδόνος Μελίτων, έπισήμανε τήν πρώϊμη εὐφυῖα τοῦ Δημητρίου κι ἔπεισε τήν οἰκογένειά του νά τόν ἀφήσει νά σπουδάσει στό Ζωγράφειο Λύκειο τῆς Κωνσταντινουπόλεως. Άργότερα εἰσῆλθε στήν περιώνυμη σχολή τῆς Χάλκης, ἀπό τήν ὁποία ἀποφοίτησε τό 1961 μέ Ἄριστα. Τόν Αὔγουστο τῆς ἴδιας χρονιᾶς εἰσέρχεται στίς τάξεις τοῦ ἱεροῦ κλήρου. Χειροτονεῖται διάκονος ἀπό τόν Χαλκηδόνος Μελίτωνα καί μετονομάζεται Βαρθολομαῖος.

Ό μακαριστός Πατριάρχης Άθηναγόρας βλέποντας τά προσόντα καί τίς δυνατότητες τοῦ νεαροῦ διακόνου, τόν στέλνει γιά νά σπουδάσει ἐπί μίαν πενταετίαν στήν Εὐρώπη. Στήν ἀρχή στό Ἰνστιτοῦτο Ἀνατολικῶν Σπουδῶν στό Γρηγοριανό Πανεπιστήμιο τῆς Ρώμης, ἔπειτα στό Ἰνστιτοῦτο Bossey στήν Ἑλβετία καί τέλος στή Γερμανία, στό Πανεπιστήμιο τοῦ Μονάχου. Τά χρόνια τῶν σπουδῶν του ἦταν καρποφόρα. Διευρύνει τίς θεολογικές του γνώσεις, προάγει τή γλωσσομάθειά του καί τέλος γνωρίζει καί ἀποκτᾶ πολλούς φίλους.

Στή διδακτορική του διατριβή μέ τίτλο "Περί τήν Κωδικοποίηση τῶν Ἱερῶν Κανόνων καί τῶν Κανονικῶν Διατάξεων ἐν τῆ Ὀρθοδόξω Ἐκκλησία", διακρίνουμε δύο στοιχεῖα πού κυριαρχοῦν στή σκέψη τοῦ συγγραφέως: πρῶτο τό νόημα τῆς ἱστορίας καί δεύτερο τή φροντίδα γιά τήν διορθόδοξη ἑνότητα.

Μέ τήν ἐπιστροφή του στήν Κωνσταντινούπολη, ὁ π. Βαρθολομαῖος διορίζεται βοηθός Σχολάρχης τῆς Θεολογικῆς Σχολῆς τῆς Χάλκης, καί στίς 19 Όκτωβρίου 1969 χειροτονεῖται Πρεσβύτερος ἀπό τό Γέροντά του καί ὁ ἴδιος ὁ Πατριάρχης Ἀθηναγόρας τόν χειροθετεῖ Άρχιμανδρίτη.

Τό 1972 ὁ νέος Πατριάρχης Δημήτριος δημιουργεῖ ἔνα ἰδιαίτερο Πατριαρχιακό Γραφεῖο στό ὁποῖο διευθυντής τοποθετεῖται ὁ π. Βαρθολομαῖος. Ἔτσι, ὅλοι οἱ ἐπισκέπτες καί προσκυνητές τοῦ Πατριαρχείου, πρίν γίνουν δεκτοί ἀπό τόν Πατριάρχη τοῦ Γένους, συναντοῦσαν τή σεμνή, γεμάτη προσήνεια, γλυκύτατη μορφή τοῦ Διευθυντοῦ τοῦ Πατριαρχικοῦ Γραφείου.

Άπό τῆς θέσεως αὐτῆς συνοδεύει καί συμπαρίσταται στόν Πατριάρχη Δημήτριο καί συνεργάζεται ἀκούραστα μέ τόν Γέροντα Μελίτωνα γιά τήν οἰκουμενική ἀποστολή τοῦ Πατριαρχείου Κωνσταντινουπόλεως.

Ή Ἐκκλησία, ἀναγνωρίζοντας τίς πολλαπλές ὑπηρεσίες του, τά Χριστούγεννα τοῦ 1973 τόν ἐκλέγει ἐπίσκοπο μέ τόν τίτλο τοῦ Μητροπολίτου Φιλαδελφείας.

Μετά τήν ἐκδημία τοῦ πνευματικοῦ του πατέρα, ἐκλέγεται διάδοχός του στήν Μητρόπολη Χαλκηδόνος στίς 14 Ἰανουαρίου 1990, καί ἔτσι γίνεται ὁ πρῶτος τῆ τάξει στήν Ἱερά Σύνοδο.

Τόν Όκτώβριο τοῦ 1991, ὁ Πατριάρχης Δημήτριος περνᾶ στό κατώφλι τῆς ἱστορίας καί ὁδεύει στήν αἰωνιότητα. Τά μάτια καί ἡ σκέψη ὅλων στρέφονται στον Μητροπολίτη Χαλκηδόνος Βαρθολομαῖο, τόν ὁποῖον θεωροῦν ἄξιο διάδοχο καί συνεχιστή τῆς ἱστορίας τοῦ Πατριαρχείου. Ποιοί ὅμως ἦταν οἱ λόγοι πού ἐπέβαλαν τήν ἐκλογή του στόν Πατριαρχικό Θῶκο;

Πρωτίστως ἡ διακονία του στό ἰδιαίτερο Πατριαρχικό Γραφεῖο τοῦ ἔδωσε τή δυνατότητα νά γνωρίζει ἄμεσα τά ποικίλα προβλήματα τοῦ Πατριαρχείου, ἀλλά καί τά διορθόδοξα καί διαχριστιανικά θέματα. Έπί πλέον, είχε ἐπιβληθεῖ μέ τήν προσωπικότητα καί τήν κατάρτισή του στούς ἐκκλησιαστικούς κύκλους. Πάντα διακριτικός, σεμνός, εὐγενής, ὁραματιστής, τολμηρός, δραστήριος, σοβαρός, αὐστηρός, μέ πίστη στήν διορθόδοξη ἀποστολή τοῦ Οἰκουμενικοῦ Πατριαρχείου.

Ή φοίτηση καί ἡ διάκρισή του σέ ἀνώτατα πνευματικά ἰδρύματα, ὅπως τῆς Χάλκης, τῆς Ρώμης, τοῦ Bossey καί τοῦ Μονάχου, τοῦ ἔδωσαν τή δυνατότητα νά διευρύνει τήν παιδεία καί τούς πνευματικούς του ὁρίζοντες, ἀλλά καί τή δυνατότητα νά ὁμιλεῖ μέ ἄνεση Ἰταλικά, Γερμανικά, Γαλλικά, Άγγλικά, Τουρκικά, καί βέβαια Ἑλληνικά ὡς μητρική του γλώσσα, κι ἔχοντας ἀπό τή φύση του τό χάρισμα τῆς ἐπικοινωνίας καί τῆς φιλίας δημιούργησε παντοῦ φίλους, παραμένοντας πιστός καί ἀλληλογραφώντας μαζί μέ ὅλους.

Πρέπει ἐδῶ νά κάνουμε λόγο γιά τήν ἀκάματο ἐργατικότητά του. Ἐργάζεται σκληρά, μέ ὑπευθυνότητα καί προγραμματισμό, ἀλλά καί μέ αἴσθημα εὐθύνης γιά τό παρόν καί τό μέλλον τῆς Ὀρθοδοξίας.

Άναγνωρίζοντας ὅλα αὐτά τά χαρίσματα τοῦ Μητροπολίτου Χαλκηδόνος Βαρθολομαίου, ἡ Ἁγία καί Ἱερά Σύνοδος τοῦ Οἰκουμενικοῦ Πατριαρχείου συνέρχεται στόν Πατριαρχικό Ναό τό ἀπόγευμα τῆς 22ας Όκτωβρίου 1991 καί τόν ἐκλέγει παμψηφεί ὡς τόν 27ό Οἰκουμενικό Πατριάρχη Κωνσταντινουπόλεως.

Ή ἐνθρόνιση γίνεται στόν ἴδιο ναό τό Σάββατο 2 Νοεμβρίου 1991 καί, ὅπως χαρακτηριστικά εἶπε ὁ νέος Πατριάρχης στό λόγο του, παραλαμβάνει ἀπό τόν Δημήτριο Α΄ "τόν σταυρόν Ἀνδρέου τοῦ Πρωτοκλήτου, εἰς συνέχισιν τῆς ἀνόδου εἰς τόν κρανίου τόπον, εἰς συσταύρωσιν ἡμῶν τῷ Κυρίω καί τῆ Αὐτῷ συνεσταυρωμένη Ἐκκλησία εἰς συντήρησιν τοῦ φωτός τῆς Ἀναστάσεως". Σ αὐτή τή δυσβάστακτη εὐθύνη "εἰς τό ἔλεος τοῦ Κυρίου καταφεύγομεν καί τήν Ἐκείνου χάριν ἐπικαλούμεθα, ἴνα ἰκανώση ἡμᾶς τελειώσαι τήν δύναμιν Ἐκείνου ἐν τῆ ἀσθενεία ἡμῶν".

Άπό τή στιγμή ἐκείνη, ὁ Πατριάρχης Βαρθολομαῖος μέ συνέπεια καί πίστη ἀνοίγεται πρός κάθε κατεύθυνση γιά νά διακονήσει τήν Ἐκκλησία καί τόν ἄνθρωπο.

Άπό τίς πρῶτες προτεραιότητές του εἶναι ἡ ἐνότητα τῆς Όρθοδοξίας. Στίς 15 Μαρτίου 1992, τήν Κυριακή τῆς Όρθοδοξίας, καλεῖ τούς προκαθημένους τῶν αὐτοκεφάλων Ἐκκλησιῶν σέ Πανορθόδοξο "Σύναξη". Τελοῦν τήν Εὐχαριστία καί ἀναπέμπουν δοξολογία "τῷ ἐν Τριάδι Θεῷ, τῷ καταξιώσαντι ἡμᾶς ἰδεῖν ἀλλήλους πρόσωπον πρός πρόσωπον καί ἀνταλλάξαι τόν ἀσπασμόν τῆς ἀγάπης καί τῆς εἰρήνης, κοινωνῆσαι τοῦ ποτηρίου τῆς ζωῆς, ἀπολαῦσαι τε τῆς θείας δωρεᾶς τῆς πανορθοδόξου ἑνότητος".

Άποστολή τοῦ Οἰκουμενικοῦ Πατριαρχείου εἶναι νά άγρυπνεῖ γιά τόν παγκόσμιο χαρακτήρα τής 'Ορθοδοξίας, νά φανερώνει τήν ενότητά της, νά "προΐσταται ἐν ἀγάπη". Τό Οἰκουμενικό Πατριαρχεῖο δέν είναι ὑπερεκκλησία οὔτε ὑπερξουσία. Ό Πατριάρχης Κωνσταντινουπόλεως είναι πρῶτος μεταξύ ἴσων, primus inter pares στήν ἱεραρχία τῆς Έκκλησίας. Τό πρωτεῖο δέν εἶναι ἐξουσία, ἀλλά "κένωση". Ὁ Πατριάρχης Βαρθολομαῖος πιστεύει ὅτι οἱ ποιμένες ὀφείλουν νά ζοῦν μέ ταπεινοφροσύνη καί νά μετανοοῦν γιά τόν πειρασμό τῆς ἐξουσίας. Ὀφείλουν νά εἶναι διάκονοι τῆς ἀνθρωπότητος. Ὁ Οἰκουμενικός Πατριάρχης είναι ὁ σύνδεσμός μεταξύ τῶν ἀδελφῶν Όρθοδόξων Ἐκκλησιῶν, ὁ συντονιστής τῶν κοινῶν ένεργειῶν καί τό κέντρο τῆς οἰκουμενικῆς διακονίας καί προσευχής.

Ή ἀξία τῆς συνοδικότητος εἶναι ἀναντικατάστατη "δι' ἦς τό Πνεῦμα τό 'Άγιον λαλεῖ ἐν τῇ Έκκλησία".

Μέ αὐτό τό σκεπτικό ἄρχισε τίς εἰρηνικές ἐπισκέψεις του πρός ὅλες τίς Όρθόδοξες Ἐκκλησίες. Ταυτόχρονα ἐπισκέπτεται τίς Μητροπόλεις τῆς δικαιοδοσίας του καί συγκαλεῖ τέσσερις Συνάξεις ὅλων τῶν ἐν ἐνεργεία Ἱεραρχῶν τοῦ Οἰκουμενικοῦ θρόνου (1992, 1994, 1996 1998).

Έπί τῆς Πατριαρχείας του συγκροτεῖ κανονικῶς τήν Ἱεραρχία τῆς Ἐκκλησίας, τῆς Ἀλβανίας (1992, 1998), ἐπανενεργοποιεῖ τό αὐτόνομο τῆς Ἐκκλησίας τῆς Ἐσθονίας (1996), καί προεδρεύει τῆς Μείζονος καί Ὑπερτελοῦς Συνόδου γιά τήν ἄρση τοῦ ἐσωτερικοῦ σχίσματος τῆς Ἐκκλησίας τῆς Βουλγαρίας (1998).

Προΐσταται τῶν ἑορταστικῶν ἐκδηλώσεων ἐπί τῆ 1900ἢ ἐπετείω τῆς συγγραφῆς τῆς Ἀποκαλύψεως τοῦ Ἰωάννου καί συγκαλεῖ "Σύναξιν τῶν ἀρχηγῶν τῶν κατά τόπους Όρθοδόξων Ἐκκλησιῶγ".

Παράλληλα ἀπευθύνει "τόν ἀσπασμόν εἰρήνης καί ἀγάπης στούς Προκαθημένους τῶν Προχαλκηδονίων Ἐκκλησιῶν, στόν Πάπα, στούς Πρωθιεράρχες τῆς Ἁγγλικανικῆς Ἐκκλησίας καί τῆς Ἐκκλησίας τῶν Παλαιοκαθολικῶν, στούς ὑπευθύνους τῶν ἄλλων χριστιανικῶν ὁμολογιῶν καί ἰδιαίτερα στό Παγκόσμιο Συμβούλιο τῶν Ἐκκλησιῶν. Πιστός στόν οἰκουμενικό διάλογο δέχθηκε στό Φανάρι τίς ἀντιπροσωπεῖες καί τούς ἀρχηγούς ὅλων τῶν χριστιανικῶ δογμάτων καί ἀκολούθως ἀνταπέδωσε τίς ἐπισκέψεις αὐτές. Τόν Ἰούλιο τοῦ 1995 ἐπισκέφθηκε στή Ρώμη τόν Πάπα Ἰωάννη Παῦλο Β΄ καί ἐξεφώνησε μιά βαρυσήμαντη ὁμιλία στά Ἰταλικά στόν "Αγιο Πέτρο, γιά τήν

ταπεινοφροσύνη καί τή διακονία, διευκρίνησε δέ σέ ἔνα κοινό ἀνακοινωθέν τούς τρόπους καί τά μέσα μιᾶς εἰλικρινοῦς προσέγγισης τῶν δύο Ἐκκλησιῶν.

Ή οἰκοδόμηση τῆς Εὐρωπαϊκῆς ἑνότητας εἶναι στίς προτεραιότητες Πατριάρχου TOŪ Βαρθολομαίου. Δέν ἔπαψε νά ὑπενθυμίζει ὅτι ἡ Εὐρώπη δέν περιορίζεται στή Δύση, πού προῆλθε ἀπό τή Ρώμη καί τή Μεταρρύθμιση. Ύπάρχει καί ἡ Άνατολική Εὐρώπη, πού προῆλθε ἀπό τόν χριστιανικό Έλληνισμό, τήν Όρθοδοξία, πού δυστυχῶς ἔπληξε γιά δεκαετίες ὁ κομμουνισμός καί ὁ ἐθνικισμός. Ἡ άνατολή δέν είναι έχθρική πρός τή Δύση, θά μποροῦσε νά συμπληρώσει τή Δύση μέ ἕνα χριστιανισμό ἱκανό νά ένώνει τήν ἔννοια τοῦ Μυστηρίου μέ τήν ἐλευθερία καί τήν ἔννοια τοῦ προσώπου μέ τήν κοινωνία. Τό Μάϊο τοῦ 1993 καί δύο φορές τό 1994 συναντᾶ τόν Jacques Delors, άλλά καί τόν διάδοχό του στήν Εὐρωπαϊκή Προεδρία, τόν Jacques Santer καί τελικά προσκαλεῖται νά μιλήσει στό Εὐρωπαϊκό Κοινοβούλιο στίς 19 Άπριλίουθ 1994, ὅπου κατεδίκασε τόν φανατισμό καί τή βία καί ἀνεφέρθη στήν πρωτοβουλία του νά καλέσει τούς θρησκευτικούς άρχηγούς τῶν Βαλκανίων καί τῆς Méonc Άνατολῆς, Χριστιανούς, Έβραίους, Μουσουλμάνους σέ μία συνδιάσκεψη "περί εἰρήνης καί ἀνοχῆς".

Ή Ένωμένη Εὐρώπη δέν ἀφορᾶ μόνο τήν οἰκονομία καί τήν ἄμυνα, ἀλλά ἀπαιτεῖ "ἀναζήτηση πολιτισμικῆς τάξεως" καί προτείνει νά ξεπερασθεῖ ἡ καταναλωτική φρενίτιδα καί ἡ ὑποτέλεια τῆς παραγωγικότητας.

Ή προστασία τῆς φύσεως καί ἡ ἀντιμετώπιση τοῦ οἰκολογικοῦ προβλήματος εἶναι ἀπό τίς ἑπόμενες προτεραιότητες τοῦ Πατριάρχου Βαρθολομαίου, ὥστε διεθνώς πλέον νά ἀποκαλεῖται "The Green Patriarch". Άκολουθῶντας τόν μακαριστό προκάτοχό του Δημήτριο, ὁ ὁποῖος ἔκανε τήν 1η Σεπτεμβρίου, ἀρχή τοῦ λειτουργικοῦ ἔτους, ἡμέρα προστασίας τοῦ περιβάλλοντος, ξεκίνησε μιά συνεργσία μέ τόν Πρίγκηπα Φίλιππο τοῦ Ἐδιμβούργου, ὁ ὁποῖος ἔχει δημιουργήσει ένα παγκόσμιο ταμεῖο γιά τήν προστασία τῆς φύσεως, καί ἀντήλλαξαν ἐπισκέψεις στό Φανάρι καί Λονδῖνο (1992 καί 1993). Κατά τίς ἑορταστικές έκδηλώσεις τῆς Ἀποκαλύψεως, τό 1995 στήν Πάτμο, συνεκάλεσε "Διεθνές Οἰκολογικό Συμπόσιο μέ ἔμφαση ἐπί τῆς μολύνσεως τῶν θαλασσῶν". Όργάνωσε μέ τόν Jacques Santer τό Β΄ Διεθνές Οἰκολογικό Συμπόσιο γιά τή Μαύρη Θάλασσα τό Σεπτέμβριο τοῦ 1997 καί μέ τόν Romano Prodi τό Γ΄ Διεθνές Οἰκολογικό Συμπόσιο γιά τήν προστασία τοῦ Δουνάβεως τόν Όκτώβρο τοῦ 1999.

Τό Οἰκουμενικό Πατριαρχεῖο βρίσκεται στήν Τουρκία καί μπορεῖ νά ὑφίσταται τίς συνέπειες τῶν κακῶν σχέσεων ἀνάμεσα στήν Ἑλλάδα καί Τουρκία. Ἔτσι πολλές φορές ἀκούγονται προτάσεις νά ἐγκαταλείψει τήν ἰστορική του κοιτίδα. ἀκούσαμε πῶς ἀντιμετωπίζει ὁ ἴδιος Πατριάρχης τό ἐνδεχόμενο μεταφορᾶς τοῦ Πατριαρχείου.

Νά φύγει ἀπό τήν Κωνσταντινούπολη τό Πατριαρχεῖο με δική του πρωτοβουλία ἀποκλείεται. Τό Πατριαρχεῖο δέν ἄφησε ποτέ αὐτή τήν πόλη τῶν

όνείρων καί τῶν θρύλων. Παράλληλα μή λησμονοῦμε ὅτι ἡ Κωνσταντινούπολη βρίσκεται στή διασταύρωση τῶν δρόμων τοῦ κόσμου, γέφυρα μεταξύ Εὐρώπης καί ἀσίας, Δύσης καί ἀνατολῆς, Χριστιανισμοῦ καί Ἰσλάμ.

Ή Ἑλληνορθόδοξη Κοινότητα τῆς Κωνσταντινούπολης ὑπέστη μιά φοβερή αἰμορραγία. Έδῶ καί πενήντα χρόνια ἀριθμοῦσε περισσότερα ἀπό 100.000 πρόσωπα, σήμερα δέν ξεπερνὰ τίς 4.000. Ἡ θεολογική Σχολή τῆς Χάλκης εἶναι κλειτή ἀπό τό 1972. Ποῦ θά ἀνεύρει στελέχη τό Πατριαρχεῖο γιά νά ἐκπληρώσει τήν Οἰκουμενική του ἀποστολή; Πῶς θά κρατηθεῖ στή ζωή; Ὁ Πατριάρχης ἐλπίζει, προσεύχεται, ἐργάζεται γιά τή συμφιλίωση καί εἰρήνη τῶν δύο λαῶν πού εἶναι "καταδικασμένοι" νά ζοῦν μαζί, ὅπως χαρακτηριστικά λέγει.

Σέ ἀναγνώριση τῆς λαμπρᾶς καί πολυταλάντου προσωπικότητός του ἐτιμήθη ὑπό σπουδαίων ἀκαδημαϊκῶν ἱδρυμάτων καί Πανεπιστημίων. Ἐνδεικτικά ἀναφέρω:

Έγινε Ἐπίτιμος Διδάκτωρ ὅλων τῶν τμημάτων τοῦ Πανεπιστημίου Άθηνῶν, τῆς Θεολογικῆς Άκαδημίας Μόσχας, τῆς Φιλοσοφικῆς Σχολῆς Πανεπιστημίου τῆς Κρήτης, τοῦ Πανεπιστημίου City τοῦ Λονδίνου, τοῦ Πανεπιστημίου τοῦ Αἰγαίου, τοῦ Καθολικοῦ Πανεπιστημίου Leuven τοῦ Βελγίου, τοῦ Όρθοδόξου Θεολογικοῦ Ἰνστιτούτου τοῦ Ἁγίου Σεργίου Παρισίων, τῆς Σχολῆς Κανονικοῦ Δικαίου τοῦ Πανεπιστημίου Aix-en-Provence Γαλλίας. Πανεπιστημίου τοῦ Ἐδιμβούργου, τῆς Θεολογικῆς Σχολής του Ίασίου, τής Θεολογικής Σχολής τής Βοστώνης, πέντε τμημάτων τοῦ Πανεπιστημίου Θεσσαλονίκης, των Πανεπιστημίων της Άμερικης Georgetown, Tuft, Yale καί τοῦ St. Andrew's College τοῦ Καναδά, του Δημοκριτείου Πανεπιστημίου Ξάνθης, τῆς Φιλοσοφικής Σχολής του Πανεπιστημίου Ίωαννίνων, τοῦ Πανεπιστημίου τοῦ Βουκουρεστίου καί τό 2001 ἀπό τό Exeter τῆς Άγγλίας. Τέλος τοῦ ἀπενεμήθη τό χρυσοῦν μετάλλιον ἀπό τό Κογκρέσσο τῶν Η.Π.Α. σέ μία λαμπρά τελετή.

Ό Πατριάρχης Βαρθολομαῖος, ὅτιως εἰτιώθηκε ἀπό τόν Olivier Clement, ζεῖ "ἀνάμεσα στή δόξα καί τήν ἄβυσσο, στό Σταυρό καί τήν ἀνάσταση".

Εὔθραυστος καί θεληματικός, διακριτικός καί τολμηρός, συνεσταλμένος καί μεγαλοπρεπής, αύστηρός καί προσεχτικός στίς λεπτομέρειες, έντυπωσιακός μέ τήν χαρακτηριστική καθαρότητα τοῦ προσώπου καί τήν ὀξύτητα τοῦ γαλάζιου βλέμματός του. Άγαπὰ τά παιδιά γιατί διατηροῦν κάτι ἀπό τόν Παράδεισο. Λατρεύει τήν ποίηση καί τή φύση, ἀγαπὰ τήν τέχνη καί μένει πάντα πιστός φίλος. Άκαταπόνητος στή δουλειά. Δεσπόζει μέσα του ἡ εὐθύνη τῆς Ὀρθοδοξίας στό σήμερα καί στό αὔριο.

Νά εὐχηθοῦμε ταπεινά γιά πολλές δεκαετίες νά συνεχίζει δυναμικά καί ἀκούραστα νά στέκεται ὄρθιος στή μεγάλη ἔπαλξη τῆς Ὀρθοδοξίας, στό Οἰκουμενικό μας Πατριαρχεῖο.

Βαρθολομαίου τοῦ Παναγιωτάτου καί Οἰκουμενικοῦ Πατριάρχου πολλά τά ἔτη!

Εὐχαριστῶ.

## "Τοῦ γάρ καί γένος ἐσμέν" [Πράξ. 17,28]

Ύπό τοῦ Πανοσιολογ. Άρχιμανδρίτου Ζαχαρία, τῆς Ἱερᾶς Μονῆς Τιμίου Προδρόμου Essex Άγγλίας

Αὐτή ήταν ἡ πεποίθηση τῶν κατά σάρκα ἀρχαίων Απρογόνων μας, ὅτι εἴμαστε γένος Θεοῦ. Ὁ Ἀπόστολος Παῦλος, βρισκόμενος στό βῆμα τοῦ Ἀρείου Πάγου καί ὀρμώμενος ἀπό τή φιλοσοφική αὐτή πρόκληση τῶν Ἀθηναίων, εὐαγγελίσθηκε σ' αὐτούς τό μέγα τῆς εὐσεβείας μυστήριο, "τόν Ἰησοῦν καί τήν ἀνάστασιν" (Πράξ. 17,18)· ὅτι δηλαδή "Θεός ἐφανερώθη ἐν σαρκί" (Α΄ Τιμ. 3,16) καί μέ τόν σταυρό καί τήν ἀνάστασή Του ἔγινε ὁ ἀληθινός γενάρχης ἐνός νέου καί ἐκλεκτοῦ λαοῦ. Καί πράγματι, κατά τήν κοινή διαίσθηση καί ὀμολογία τῶν τότε Ἐπικουρείων καί Στωϊκῶν φιλοσόφων, "ἡ καινή αὕτη ἡ ὑπό τοῦ Παύλου λαλουμένη διδαχή" (Πράξ. 17,19) εἶναι οὐράνια καί παράδοξη.

"Αν σύμφωνα μέ τό λόγο τοῦ σοφοῦ Σολομῶντος ὑπάρχει "χρόνος καί καιρός" (Έκκλ. 3,1) γιά κάθε πράγμα κάτω ἀπό τόν οὐρανό, τό ἄφραστο γεγονός τῆς θείας κενώσεως καί ἐνανθρωπήσεως τοῦ Μεγάλου Θεοῦ καί Σωτῆρος ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ κατέχει τό κέντρο παντός χρόνου καί καιροῦ. Εἰναι αἰώνια καινούργιο, εἰναι Άνατολή ἀνατολῶν. Εἰναι τό μέγα καί ἀνέσπερο Φῶς, πού φωτίζει τή νοερή κτίση καί λάμπει στίς καρδιές αὐτῶν πού πιστεύουν. Εἰναι ὁ ἤλιος τῆς ἀγάπης, τῆς εἰρήνης, τῆς ἀγαθότητος καί εὐδοκία τοῦ πράου καί ταπεινοῦ Θεοῦ, πού καί γιά μᾶς κατέβηκε στή γῆ. Αὐτοῦ λοιπόν τοῦ γεγονότος, πού ἀπεργάσθηκε καί μᾶς τούς πεπτωκότες γένος Θεοῦ ἄς ἐξετάσουμε τή φανέρωση.

Εἴμαστε γένος Θεοῦ μέ θαυμαστό καί ποικίλο τρόπο. Ό Θεός μᾶς δημιούργησε στήν ἀρχή "κατ' εἰκόνα Αὐτοῦ καί καθ' ὁμοίωσιν" καί μέ τή ζωαρχική πνοή του μᾶς ἔκανε μετόχους τῆς θεϊκῆς ἐνέργειάς Του. Μᾶς ἔπλασε γιά ἀφθαρσία καί ἕνα μεγαλεῖο. Καί τό μεγαλεῖο αὐτό βρισκόταν στή φύση μας, πού ήταν κατασκευασμένη μέ σοφία, καί κατάλληλη νά δεχθεῖ στό μέλλον τήν Εὐαγγελική ἀποκάλυψη καί νά γίνει κοινωνός της θείας φύσεως. Ο ἄνθρωπος είναι άληθινό μεγαλεῖο, γιατί ἔγινε, ὅπως λέει ὁ Ἰώβ, κατεντευκτής Θεοῦ, δηλαδή στόχος τῶν πολυμερῶν έπισκέψεων καί τῆς πολυτρόπου περιποιήσεως τοῦ Δημιουργού Του. Ἡ ἁμαρτία πού μεσολάβησε δέν κατάφερε νά ματαιώσει τό ἔργο τοῦ Θεοῦ, ὁ Ὁποῖος από αγαθότητα έπινόησε τρόπο καί ένήργησε δύναμη, ώστε νά διαφυλάξει αὐτό τό μεγαλεῖο. "Av καί ὁ ανθρωπος φάνηκε άγνώμων καί απιστος, ό Πλαστουργός ἔμεινε πιστός στό πρωταρχικό σχέδιό Του καί ἔκανε τά πάντα γιά νά ἐκπληρώσει τίς τίμιες καί μέγιστες ὑποσχέσεις Του καί νά ἀποκαταστήσει τό πλάσμα Του στήν κοινωνία της θείας ζωής. "Εκεῖνος πιστός μένει ἀπαρνηθήσεσθαι Έαυτόν οὐ δύναται" (B' Tip. 2,13).

"Έτσι, ὅταν ἤλθε τό πλήρωμα τοῦ Χρόνου, "ἐξαπέστειλεν ὁ Θεός τόν υἰόν Αὐτοῦ, γενόμενον ἐκ γυναικός" (Γαλ. 4,4), ἀλλά καί προπαντός "γεννηθέντα ἐκ Πνεύματος.... 'Αγίου" (Μθ. 1,20). Παραδίνοντας τόν ἀγαπητόν Υἰόν Του σέ μᾶς, ὁ Θεός μαζί μέ Αὐτόν μᾶς χάρισε τά πάντα (βλ. Ρωμ. 8,32). Μέ τήν ἀνεκδιήγητη γέννησή Του πάνω στή γἢ, ὁ Χριστός κατήρτισε σῶμα μέσα στήν ἱστορία, στό ὁποῖο μετέδωσε ὄλη τή δύναμη, τήν ἀρετή καί τή ζωή Του. Μᾶς κάλεσε κοντά Του καί μᾶς ἔδωσε τή χάρη καί τήν ἐξουσία νά ἀναγεννηθοῦμε "ἄνωθεν", "ἐξ ὕδατος καί

Πνεύματος" (Ίωάν. 3,3 καί 5) καί συνεπῶς νά φανοῦμε κατάλληλοι γιά τή Βασιλεία Του. Μέ τήν ἐπίσκεψη τοῦ Θεοῦ στή γῆ καί τήν ἔνωση τοῦ Χριστοῦ μέ τή φύση μας, μᾶς δόθηκε ἡ μεγάλη τιμή νά γίνουμε "μέλη τοῦ σώματος αὐτοῦ, ἐκ τῆς σαρκός αὐτοῦ καί ἐκ τῶν ὀστέων αὐτοῦ" (Έφ. 5,30), λυτρωμένοι ἀπό τά νεκρά ἔργα τοῦ παλαιοῦ φυράματος. Ὁ Κύριος κατεργάσθηκε μιά μυστική, πνευματική καί βαθιά συγγένεια, ἐνώνοντας τόν Έαυτό Του μαζί μας, μέ τρόπο ἀδιαίρετο καί ἀσύγχυτο. Μᾶς ἔκανε γένος Θεοῦ.

Ἡ ἔνταξη στό ζωηφόρο σῶμα τοῦ Χριστοῦ καί ἡ συγγένεια μαζί Του ἔχει μιά ἀρχή, μιά ἱστορία καί ἕνα σκοπό. Ἡ ἀρχή βρίσκεται μέσα στή Βουλή καί τό νοῦ τοῦ Θεοῦ, πού συνέλαβε τόν ἄνθρωπο "πρό χρόνων αίωνίων" (Β΄ Τιμ. 1,9). Ἡ ἱστορία τῆς σχέσεως τοῦ Θεοῦ μέ τόν ἄνθρωπο ἀρχίζει ἀπό τή στιγμή τῆς δημιουργίας καί φθάνει μέχρι τά τέλη τῶν αἰώνων. Ἔχει ὡς κεντρικό γεγονός τήν ένανθρώπηση του Χριστού, γεγονός πού φανέρωσε "ἐπ' ἐσχάτου τῶν ἡμερῶν" (Έβρ. 1,1) τήν πρόθεση τοῦ προαιωνίου σχεδίου τῆς Άγίας Τριάδος. Σ' αὐτό τό σχέδιο ὁ σκοπός καί ὁ προορισμός τοῦ ἀνθρώπου είναι νά γίνει "καινή κτίσις" (Γαλ. 6,15), σύμμορφος μέ τήν είκόνα τῆς δόξας τοῦ Υίου του Θεου. Ή κατάσταση αὐτή ἐγκαινιάσθηκε στήν παρούσα ζωή μέ τόν Σταυρό καί τήν ἀνάσταση τοῦ Κυρίου, άλλά τό πλήρωμά της θά δοθεῖ στό μέλλοντα αἰώνα. Δέν παύει νά μᾶς ἐμπνέει ὁ λόγος τοῦ Εὐαγγελιστοῦ Ἰωάννου, πού μέσα στήν ἥσυχη καί ήρεμη ἀναμονή τής μεγάλης γιορτής Χριστουγέννων ήχεῖ στίς καρδιές μας πιό χαρμόσυνα καί ἐλπιδοφόρα παρά ποτέ ἄλλοτε : "Άγαπητοί νῦν τέκνα Θεοῦ ἐσμεν, καί οὔπω ἐφανερώθη τί ἐσόμεθα· οἴδαμεν δέ ὅτι ἐάν φανερωθῆ, ὅμοιοι αὐτῷ ἐσόμεθα, ὄτι ὀψόμεθα αὐτόν καθώς ἐστι" (A' Ἰωάν. 3,2). Μέ ἄλλα λόγια, χάρη στήν "ποταπήν ἀγάπην" πού μᾶς ἔδωσε ὁ Θεός στήν πρώτη παρουσία Του, γίναμε γένος Θεοῦ, καί ποιά είναι ή δόξα του πράγματος αὐτοῦ, άδυνατοῦμε νά ἐννοήσουμε, πρίν νά δοῦμε τό φῶς τῆς δευτέρας καί ἐνδόξου παρουσίας Του.

Όλη ἡ Άγία Γραφή, ἀπό τήν ἀρχή ὥς τό τέλος, περιγράφει τή σχέσητοῦ Θεοῦ μέ τόν ἄνθρωπο καί διαλαλεῖ τή συγγένειά τους. Άπό τά πρῶτα κεφάλαια τοῦ βιβλίου τῆς Γενέσεως, ἀλλά καί σέ ἄλλα βιβλία τῆς Π. Διαθήκης, καταγράφονται γενεαλογίες, γιά νά δείξουν τή θεία καταγωγή του άνθρώπου καί τή διαδοχή των υίων του Θεου μέσα στήν ίστορία. "Όταν μάλιστα οἱ υἱοί τοῦ Θεοῦ ἔχασαν τήν καθαρότητά τους, γιατί άναμείχθηκαν μέ τίς θυγατέρες τῶν γιγάντων καί ἔγιναν σάρκες, ὁ Κύριος ἀπέσυρε ἀπ' αὐτούς τό Πνεύμα Του καί ήλθε ή καταστροφή του κατακλυσμού. Θέλησε τότε ὁ Θεός νά ἀρχίσει καινούργιο γένος, μέ τήν ἐλπίδα ὅτι ὁ Νῶε, ὁ υἰός τοῦ Λάμεχ, "διαναπαύσει ήμας ἀπό τῶν ἔργων ἡμῶν καί ἀπό τῶν λυπῶν τῶν χειρῶν ἡμῶν καί ἀπό τῆς γῆς, ἡς κατηράσατο Κύριος ὁ Θεός" (Γέν. 5,29). "Ομως καί ὁ δίκαιος Νῶε ἀποδείχθηκε μόνο τύπος τοῦ ἀληθινοῦ Γενάρχου Ίησοῦ Χριστοῦ. Ὁ Κύριος μέ τόν ἐρχομό Του στή γῆ καί τή μοναδική θυσία τῆς ἀχράντου σαρκός Του ἔκτισε πνευματική κιβωτό τήν Ἐκκλησία, προθάλαμο τῆς Οὐράνιας Βασιλείας, καί ἔδωσε τήν ἄγκυρα τῆς αἰώνιας καταπαύσεώς Του.

Στήν Π. Διαθήκη ή ἱστορία τῶν γενεαλογιῶν

ονομάζεται "βίβλος γενέσεως" (Γέν. 5,1) καί διηγεῖται τό γεγονός τῆς δημιουργίας τοῦ ἀνθρώπου καί ἀπαριθμεῖ ὅλους ἐκείνους τούς δικαίους πού φύλαξαν μέρος της πρωταρχικής δωρεάς του Πνεύματος του Θεοῦ καί ἦσαν εὐάρεστοι ἐνώπιόν Του. "Όπως θά φανεῖ ἀργότερα στήν ἱστορία τοῦ Πνεύματος τοῦ Θεοῦ καί ἦσαν εὐάρεστοι ἐνώπιόν Του. "Οπως θά φανεῖ ἀργότερα στήν ἱστορία τοῦ Ἰσραήλ, γιά μερικά λειτουργήματα, ὅπως τό ἱερατικό, εἶχε μεγάλη σημασία νά καταδεικνύεται τό ἀδιάκοπο τοῦ γενεαλογικοῦ δένδρου τοῦ ύποψηφίου. γενεαλογίες τῆς Π. Διαθήκης ἦσαν περισσότερο στραμμένες στό Ιστορικό παρελθόν καί ἀπ' αὐτό άντλοῦσαν τήν έμπνευσή τους. Είχαν ὅμως καί τήν προσδοκία μιᾶς μελλοντικῆς εὐλογίας ἀποκαταστάσεως τῆς βασιλικότητας τοῦ ἐκλεκτοῦ λαοῦ τοῦ Θεοῦ. Τό ἔργο αὐτό ἔμελλε νά ἐπιτελέσει ἔνας βλαστός, ἄρχων καί ἡγούμενος ἀπό τή φυλή τοῦ Ίούδα, καί αὐτός θά ἦταν ἡ προσδοκία τῶν ἐθνῶν (Γεν. 49,9-10). Καθώς περνοῦσαν οἱ αἰῶνες τό προφητικό πνεύμα τῶν παλαιῶν ἁγίων ἐντεινόταν νά συλλάβει καθαρώτατα τή φωνή καί τό εἶδος τοῦ ἀναμενομένου Μεσσία. Καί καταπλήσσει φοβερά ή διαπίστωση τοῦ πλούτου, τῆς ποικιλίας καί τῆς ἀκρίβειας τῶν προφητειών, πού ἀναφέρονται σέ κάθε πλευρά καί λεπτομέρεια τῆς ζωῆς τοῦ ἐρχομένου μετά ἀπό αίωνες Σωτήρος.

Άλλά καί ἡ Κ. Διαθήκη ἀρχίζει μέ τά ἴδια λόγια: "βίβλος γενέσεως....". Κατά κάποιο τρόπο, ἑνώνεται μέ τήν Π. Διαθήκη. Αὐτή τή φορά ὅμως ἡ "βίβλος γενέσεως" είναι τοῦ Ἰησοῦ Χριστοῦ. "Αν βεβαίως στή γενεαλογία αὐτή ἔχει σημασία γιά τούς Ἰουδαίους ἡ καταγωγή του ἀπό τό Δαβίδ καί τόν Άβραάμ, μεγαλύτερη σημασία ἔχει γιά μᾶς ὅτι κατακλείεται μέ τήν ἐκ Πνεύματος Άγίου καί Μαρίας τῆς Παρθένου γέννησή Του. Ἡ παρθενική γέννησή Του εἶναι ἀπαραβίαστη ἀπαίτηση τῆς ἀλήθειας τῆς θείας καταγωγής Του. Είναι πρώτα Θεός καί μετά ἄνθρωπος, τέλειος σωτήρας καί ἄνθρωπος έλεύθερος ἀπό τήν άμαρτία, τή φθορά καί τό θάνατο. Αὐτή τή φορά ἡ βίβλος γενέσεως τοῦ Ἰησοῦ εἶναι ἀκόμη περισσότερο στραμμένη πρός τό μέλλον. Δέν καταγράφει μόνο τούς κατά σάρκα προγόνους τοῦ Κυρίου, ἀλλά διηγεῖται ὅλο τό ἔργο τῆς σωτηρίας, πού ἔχει ἀρχή τό κορυφαΐο γεγονός της έκ Παρθένου γεννήσεώς Του.

Διαβάζουμε λοιπόν στόν πρῶτο στίχο τοῦ κατά Ματθαῖον Εὐαγγελίου: "βίβλος γενέσεως Ἰησοῦ Χριστοῦ, υἱοῦ Δαβίδ υἱοῦ Ἀβραάμ". Ἡ βίβλος αὐτή ἀναγγέλλει τή γενεαλογία τοῦ Κυρίου, ἀλλά περισσότερο διηγεῖται τόν τρόπο μέ τόν ὁποῖο κατήρτισε σῶμα μέσα στήν ἱστορία. Τόν ὀνομάζει Ἰησοῦ, δηλαδή αὐτόν πού σώζει τό λαό Του. Εἶναι ὁ Χριστός, γιατί φέρει μέσα Του ὅλη τή θεότητα ένωμένη μέ τήν ἀνθρώπινη φύση. Είναι Χριστός, δηλαδή κεχρισμένος, γιατί ή θεία φύση ἔχρισε τήν άνθρώπινη φύση καί ή άνθρώπινη φύση ἔλαβε τό Πνεῦμα τό "Αγιο καί Αὐτό "οὐκ ἐκ μέτρου" (Ἰωάν. 3,34). Αὐτός ὁ Ἰησοῦς Χριστός μαρτυρεῖται ὡς "υἱός Δαβίδ" καί τουτο ἔχει σημασία γιά τούς Ἰουδαίους, γιατί στόν ἔνδοξο καί περίλαμπρο αὐτό Βασιλιά δόθηκαν ἀπό τόν Θεό μεγάλες ἐπαγγελίες γιά τή μελλοντική δόξα τοῦ Ίσραήλ. Είναι "υίός Άβραάμ", καί αὐτό ἐνθαρρύνει τούς ἐξ ἐθνῶν, γιατί στο σπέρα τοῦ μεγάλου Πατριάρχου Άβραάμ ὑποσχέθηκε ὁ Θεός ὅτι θά εὐλογηθοῦν ὅλα τά ἔθνη. Μέ ἄλλα λόγια ὁ Ἰησοῦς Χριστός ήταν ή πραγμάτωση τῆς μεγάλης ἀναμονῆς τοῦ Ἰουδαϊκοῦ λαοῦ, ἀλλά καί ἡ ἐκπλήρωση τοῦ πόθου καί τῆς προσδοκίας ὅλης τῆς ἀνθρωπότητος.

Μετά τόν πρῶτο στίχο, ὅπου εἰσάγεται ἡ βίβλος τῆς γενέσεως τοῦ Ἰησοῦ Χριστοῦ, ἀρχίζει ἡ γενεαλογία Του. Αὐτή ἡ γενεαλογία ἔχει μεγάλη σπουδαιότητα καί βαθύ νόημα. Περιέχει θαύματα καί διδάγματα, προφητεῖες καί προτυπώσεις, καί τό μυστηριώδη ἀλλά καί θαυμαστό τρόπο, μέ τόν ὁποῖο ἐνεργεῖ ὁ Θεός καί πραγματοποιεῖ τή Βουλή Του στόν κόσμο γιά τήν ἀποκατάσταση τῆς δημιουργίας Του. Σ' αὐτή τή γενεαλογία συγκεφαλαιώνεται ἡ ἰστορία ὅλης τῆς ἀνθρωπότητος καί φανερώνεται ἡ ἄφατη οἰκονομία τοῦ Θεοῦ. Ό Θεός, ὡς κατασκευαστής τοῦ οἴκου Του, νέμει (ρυθμίζει, προνοεῖ) τά τοῦ οἴκου Του.

Ή γενεαλογία τοῦ Κυρίου Ἰησοῦ διαιρεῖ τήν ἱστορία τοῦ Ἰσραήλ σέ τρεῖς φάσεις. Ἡ πρώτη περίοδος έκτείνεται "ἀπό Ἀβραάμ ἕως Δαβίδ" καί περιέχει γενεές δεκατέσσερες. Ή δεύτερη "ἀπό Δαβίδ ἔως τῆς Βαβυλῶνος", μετοικεσίας έπίσης "γενεαί δεκατέσσερες". Καί ἡ τρίτη "ἀπό τῆς μετοικεσίας Βαβυλῶνος, ἕως τοῦ Χριστοῦ", καί σύμφωνα μέ τό Εὐαγγέλιο, πάλι "γενεαί δεκατέσσερες". Κατά τήν πρώτη περίοδο παρατηρεῖται πρόοδος καί ἄνοδος σέ ύψος δυνάμεως καί δόξης. Ό προφητάναξ Δαβίδ άνέδειξε τόν Ίσραήλ σέ κράτος καί βασιλεία μέσα στόν κόσμο, Ὁ προφητάναξ Δαβίδ ἀνέδειξε τόν Ἰσραήλ σέ κράτος καί βασιλεία μέσα στόν κόσμο. Κατά τή δεύτερη περίοδο διαγράφεται ή παρακμή καί πτώση τοῦ Ἰσραήλ στήν ἔσχατη τραγωδία καί τό ὄνειδος τῆς αίχμαλωσίας στό Βαβυλώνειο Ναβουχοδονόσορα. Μιά πορεία τοῦ ἔθνους πρός τά κάτω, πρός τήν ἔσχατη συμφορά. Στήν περίοδο πού ἀρχίζει, ἀπό τήν ἐπιστροφή ἀπό τή Βαβυλώνειο αἰχμαλωσία καί φθάνει ώς τή γέννηση τοῦ Κυρίου Ἰησοῦ, βλέπουμε μιά μέτρια καί μέση κατάσταση, μέχρις ὅτου ἔλθει ὁ Σωτῆρας Χριστός. Οἱ τρεῖς αὐτές πορεῖες τῆς ἱστορίας τοῦ Ίσραήλ σέ ὕψος, σέ βάθος καί σέ πλάτος, περικλείουν μυστικώς τόν τύπον τών τριών διαστάσεων τοῦ Σταυρου, διά του όποίου ἐσώθη ὁ κόσμος.

Κατά τήν πρώτη περίοδο ὁ Ἰσραήλ ὁδηγήθηκε ἀπό Κριτές μέ τρόπο προφητικό. Κατά τή δεύτερη κυβερνήθηκε ἀπό Βασιλεῖς καί κατά τήν τρίτη; μετά τήν ἐπιστροφή ἀπό τήν αἰχμαλωσία τῆς Βαβυλῶνος, διοικήθηκε ἀπό ἱερεῖς. Καί στίς τρεῖς αὐτές φάσεις τῆς ζωῆς του προτυπώνεται τό τριπλό ἀξίωμα τοῦ Χριστοῦ, τό προφητικό, τό βασιλικό καί τό ἱερατικό, μέ τό ὁποῖο κατευθύνει τήν ἱστορία, κυβερνᾶ τόν κόσμο καί σώζει μέ τή θυσία Του ὅλες τίς γενεές τοῦ αἰῶνος.

Στή γενεαλογία τοῦ Κυρίου περικλείονται καί ἄλλα πολλά μυστήρια καί άλήθειες. Παραθέτουμε μερικά. Μέ ἕνα μᾶλλον ἀσυνήθιστο τρόπο γιά τόν παλαιό Νόμο, στή γενεαλογία τοῦ Εὐαγγελίου περικλείονται καί ὀνόματα γυναικῶν. Ώστόσο καί ἡ πρώτη προφητεία τῆς Π. Διαθήκης στό τρίτο κεφάλαιο τῆς Γενέσεως, ἀμέσως μετά ἀπό τήν πτώση τῶν πρωτοπλάστων, προλέγει ὅτι ἡ σωτηρία ἀπό τόν ἀρχέκακο ὄφι θά προέλθει ἀπό τό σπέρμα τῆς γυναικός. Ἐδῶ τό ἱερό κείμενο ὑπαινίσσεται τήν ἐκ παρθένου γέννηση τοῦ Σωτήρος. Ὁ εὐαγγελιστής Ματθαῖος θέλει νά τονίσει ὄτι ὁ ἐρχόμενος ἀπό γυναίκα Μεσσίας παρέχει ἴση τιμή καί δόξα στίς γυναϊκες, ὅπως καί τούς ἄνδρες. Φανερώνει ὅτι στήν καινή κτίση πού ἐγκαινιάζει δέν ύπάρχει διάκριση ή φραγμός μεταξύ τῶν φύλων, ἀλλά καί τά δύο γένη, μέσα στή χάρη τῆς σωτηρίας, εἶναι ἐξ ἴσου πολύτιμα ἐνώπιον τοῦ Θεοῦ.

Ή εὐαγγελική γενεαλογία γίνεται ἀκόμη παραδοξότερη, ὅταν ἀπαριθμεῖ γυναῖκες καί μάλιστα ἀλλοεθνεῖς καί ἀπό ἔθνη μισητά στόν Ἰσραήλ, ὅπως ἤταν ἡ Μωαβίτιδα Ρούθ. Ἡ γυναῖκα ὄμως αὐτή, χάρη

στήν ἀρετή της, συμπεριλήφθηκε στούς προγόνους τοῦ Ἰησοῦ. Ἐδῶ πάλι διαφαίνεται ἔνα μυστήριο καί προμηνύεται μιά διπλή ἀλήθεια. Ὁ ἐρχόμενος Θεός μέλλει νά ἀγκαλιάσει ὅλα τά ἔθνη καί ἀγαπᾶ ἀκόμη καί τούς ἐχθρούς Του. Ένα μόνο πράγμα ἰσχύει ἐνώπιόν Του, ἡ ἀρετή τῆς φιλοθεΐας. Γιά νά γίνει ἀποδεκτή ἡ εὐαγγελική αὐτή ἀλήθεια ἀπό τόν Ἰσραήλ, κατά τή μεταιχμαλωσιακή περίοδο, ὁ Θεός ἀρχίζει νά προετοιμάζει τό λαό Του μέ σοφή παιδαγωγία καί μέριμνα. Ὁ δίκαιος αὐτός στάλθηκε ἀπό τόν Θεό νά κηρύξει μετάνοια γιά ζωή σέ ξένο καί ἐχθρικό λαό, τούς Νινευΐτες.

Έξ ἴσου παράδοξο καί καταπληκτικό εἶναι τό γεγονός ὅτι ἡ γενεαλογία ἀναφέρει μεταξύ τῶν προγόνων τοῦ Ἰησοῦ ὀνόματα ἠθικῶς ἐπιλήψιμων καί διαβεβλημένων προσώπων, ὅπως εἶναι οἱ πόρνες Ραχάβ καί Βηρσαβεέ, ή γυναίκα τοῦ Οὐρίου, ή μοιχή Θάμαρ καί μερικοί ἀσεβεῖς Βασιλεῖς, ὅπως εἶναι ὁ Ίεχονίας. Μέ αὐτό τό Εὐαγγέλιο δείχνει ὅτι ὁ Χριστός έπαισχύνεται τούς άμαρτωλούς, άναλαμβάνει όλη τήν πτώση τους. Καταργεί τή διάκριση μεταξύ άμαρτωλών καί δικαίων καί δέχεται όλους διά τῆς μετανοίας, ὅπως εἶπε: "Οὐκ ἦλθον καλέσαι δικαίους, άλλά άμαρτωλούς μετάνοιαν" (Μρ. 2,17).

Άπό τά παραπάνω πού λέχθηκαν γιά τή γενεαλογία τοῦ Κυρίου καταφαίνεται ὅτι κάποιο μεγάλο καί φοβερό ἔργο τελεσιουργεῖται. Στό Πρόσωπό Του, ὅπως θά φανεῖ σέ λίγο, καταργοῦνται οὶ διακρίσεις καί καταπίπτουν φραγμοί μέ κοσμικές διαστάσεις. Άπό τό λόγο πού θά κηρύξει ἀργότερα ὁ Μέγας Παῦλος, γνωρίζουμε ὅτι "οὐκ ἔνι Ἰουδαῖος οὐδέ "Ελλην, οὐκ ἔνι δοῦλος οὐδέ ἐλεύθερος, οὐκ ἔνι ἄρσεν καί θῆλυπάντες γάρ ὑμεῖς εἶς ἐστε ἐν Χριστῷ Ἰησοῦ" (Γαλ. 3,28). Καί ἀπό ἔνα ἄλλο ἀπόστολο καί εὐαγγελιστή μαθαίνουμε ὅτι ὁ Θεός δέν εἶναι προσωπολήπτης, ἀλλά δέχεται ἀπ' ὅλα τά ἔθνη ἐκείνους πού Τόν φοβοῦνται, καί ἐργάζονται δικαιοσύνη (βλ. Πράξ. 10,34). Μέ ἄλλα λόγια ὁ ἀναμενόμενος Λυτρωτής εἶναι παγκόσμιος καί ὑπερκόσμιος.

Ή γενεαλογία τοῦ Εὐαγγελίου τερματίζεται στό πρόσωπο τοῦ Ἰωσήφ, ἄν καί ὁ δίκαιος αὐτός δέν εἶχε μέρος στήν παρθενική γέννηση. Κατά τό νόμο ὅμως αὐτός ἤταν ὁ πρόγονος τοῦ Ἰησοῦ. Ἔπρεπε συνεπῶς νά καταδειχθεῖ ἡ καταγωγή Του ἀπό τό Βασιλέα Δαβίδ. Αὐτό, ὅπως γνωρίζουμε, μαρτυρήθηκε ἀπό τόν ἴδιο τόν Θεό, πού ἀπέστειλε τόν ἀρχάγγελο Γαβριήλ "πρός παρθένον μενηστευμένην ἀνδρί, ῷ ὄνομα Ἰωσήφ, ἐξ οἵκου Δαβίδ, καί τό ὄνομα τῆς παρθένου Μαριάμ" (Λκ. 1,27). Άλλά καί ὁ Ἰωσήφ, ὄντας δίκαιος, κατά τό νόμο δέν θά μνηστευόταν γυναίκα ξένη ἀπό τό γένος καί τήν πατριά τοῦ Δαβίδ. Ἐπομένως καί ἡ Παρθένος Μαριάμ εἶχε προπάτορα τό Βασιλέα Δαβίδ.

Τό Εὐαγγέλιο δέν θέλησε νά καινοτομήσει φανερά ἀπό τήν ἀρχή, γενεαλογώντας ἀπλῶς και μόνο τήν Παρθένο Μαριάμ. Στήν Π. Διαθήκη δέν ὑπάρχει πουθενά τό προηγούμενο τῆς παρθενικῆς γεννήσεως καί τό γεγονός αὐτό θά ἤταν ἀπίστευτο ἀπό τούς Ἰουδαίους. Ό Θεός θέλησε νά διασώσει τήν ἀγία παρθένο ἀπό τόν κίνδυνο τῆς πονηρῆς ὑποψίας μέ μιά μυστική οἰκονομία, στήν ὁποία χρησιμοποίησε ὡς διάκονο τόν δίκαιο Ἰωσήφ. Γι' αὐτό καί γενεαλογεῖται ὁ Ἰωσήφ, πού καθόλου δέ συντελεῖ στή γέννηση. "Αν καί τό γεγονός αὐτό προφητεύθηκε μέ σαφήνεια ἀπό τόν Ἡσαΐα, ἤταν ὡστόσο τόσο μεγάλο καί θαυμαστό, πού ξεπερνοῦσε τόν καιρό ἐκεῖνο τή διάνοια τῶν Ἰουδαίων. "Έτσι, τά Εὐαγγέλια, κατά τό λόγο τοῦ Ἱεροῦ

Χρυσοστόμου, "συνεσκίασαν" πολλά μυστήρια καί μίλησαν "κατά τήν ὑπόνοιαν τῶν ἀκουόντων". Γιά παράδειγμα, ὀνομάζουν τόν Χριστό υἱό ἀνθρώπου καί εἰσάγουν τήν ἀλήθεια τῆς αἰώνιας ἰσότητάς Του μέ τόν Οὐράνιο Πατέρα μέ τρόπο συγκαλυμμένο. "Ετσι, καί ή τιμή καί τά μεγαλεῖα τῆς Παρθένου κηρύττονται καί διαδίδονται στόν κόσμο μετά μόνο ἀπό τήν πρώτη Οἰκουμενική Σύνοδο, ὅπου στερεώθηκε ἡ ἀληθινή πίστη στή θεότητα τοῦ Υἱοῦ Της. Τό ὑπερφυσικό μυστήριο τῆς ἀειπαρθενίας τῆς Παναγίας ἔγινε τότε ὄχι μόνο πιστευτό, ἀλλά καί φυσική ἀπαίτηση τοῦ ὐπερφυσικοῦ προσώπου τοῦ Υίοῦ Της. Τό ὑπερφυσικό μυστήριο τῆς ἀειπαρθενίας τῆς Παναγίας ἔγινε τότε ὄχι μόνο πιστευτό, ἀλλά καί φυσική ἀπαίτηση τοῦ ύπερφυσικού προσώπου του Υίου Της, ώς Θεού καί Σωτήρος "πάντων ἀνθρώπων, μάλιστα πιστῶν" (Α΄ Τιμ. Mέ γενεαλογία 4,10). τή ΤΟŨ Εὐαγγελίου έξασφαλίσθηκε ή άλήθεια πού άπαιτοῦσε ὁ παλαιός νόμος, ὅτι δηλαδή οἱ ἐπαγγελίες δόθηκαν στούς πατέρες, "έξ ὧν ὁ Χριστός τό κατά σάρκα" (Ρωμ. 9,5) είχε τήν προέλευσή Του. Συνεχίζοντς ὁ Εὐαγγελιστής Ματθαῖος εἰσέρχεται στό κύριο θέμα του. Νά έξηγήσει πῶς ἔγινε τό κοσμοσωτήρο γεγονός τῆς γεννήσεως τοῦ Ἰησοῦ, τό μεγαλύτερο συμβάν κάτω ἀπό τόν ἥλιο. "Τοῦ δέ Ἰησοῦ Χριστοῦ ἡ γέννησις οὕτως ἦν" (Μθ.

Κατά τή διάρκεια τοῦ ὑπερφυσικοῦ γεγονότος τῆς γεννήσεως του Κυρίου Ίησου ή άγία παρθένος βρισκόταν ἐκτεθειμένη στόν ἔσχατο κίνδυνο. Ἡ κατηγορία γιά παράνομη σύλληψη είχε ώς ἐπιτίμιο τό θάνατο διά λιθοβολισμου. Σέ ποιόν ὅμως μπορούσε νά μιλήσει γιά τό τελούμενο σέ αὐτή μυστήριο; Αὐτή γνώρισε τήν ἀπερίγραπτη χαρά καί ἀγαλλίαση τῆς άνερμήνευτης κυοφορίας της καί είχε στό νοῦ καί τήν καρδιά της τά λόγια πού δόθηκαν ἀπό τό Πνεῦμα τό "Αγιο: "Ίδού συλλήψη ἐν γαστρί καί τέξη υἱόν, καί καλέσεις τό ὄνομα αὐτοῦ Ἰησοῦν· οὖτος ἔσται μέγας καί υίός ὑψίστου κληθήσεται, καί δώσει αὐτῷ Κύριος ὁ Θεός τόν θρόνον Δαβίδ του πατρός αὐτοῦ, καί τῆς βασιλείας αὐτοῦ οὐκ ἔσται τέλος" (Λκ. 1,31-33). Συνεπώς, ή Παρθένος Μαριάμ παραδινόταν μέ ήσυχη σιωπή στόν Παντοκράτορα Θεό πού τῆς ἔδωσε τήν ξεχωριστή αὐτή χάρη καί ἀνέμεινε μέ ἀκλόνητη πεποίθηση νά δεῖ τήν τελείωση τῆς ὑποσχέσεώς του. Ἡ σιωπή της είναι θαυμαστή καί μεγαλειώδης.

Ό σώφρων Ἰδισήφ, παρά τή χάρη τῆς δίκαιας ζωῆς του καί τήν ἰδιαίτερη εὐλογία πού τοῦ δόθηκε νά εἶναι ὅργανο τῆς μυστικῆς Πρόνοιας τοῦ Θεοῦ γιά τήν προστασία τῆς Παρθένου, σαλεύθηκε ἀπό τή σύγχυση τῶν ἀμφιβόλων λογισμῶν του. Ζοῦσε ἀπό τή μιά στό θαυμαστό περιβάλλον πού δημιουργοῦσε ἡ χάρη τοῦ προσώπου τῆς Παναγίας, ἐκείνης πού ἔφερε τότε στά σπλάγχνα της τόν ἴδιο τόν Θεό, καί ἀπό τήν ἄλλη ἀδυνατοῦσε νά συλλάβει πό μέγεθος τοῦ θείου γεγονότος. Ἰταν "δίκαιος", δηλαδή πάνω ἀπό τό νόμο τοῦ Μωϋσέως, ἀλλά ἡ δικαιοσύνη του δέν ἔφθανε τά θεϊκά μέτρα τῆς παρθενικῆς γεννήσεως. Θέλησε τότε νά "παραδειγματίσει" τήν ἀγία Παρθένο, ἀλλά μέ σιωπή νά ξεφύγει.

Ό Ίωσήφ ήταν "δίκαιος" καί ή δικαιοσύνη του έξασφάλισε τήν κατά τό νόμο καταγωγή τῆς Παρθένου ἀπό τό γένος τοῦ Δαβίδ. Προστάτευσε ἐπίσης τή Θεομήτορα ἀπό τόν κίνδυνο τοῦ θανάτου. Ἡ σιωπή του ὅμως, καί προπαντός ἡ σιωπή τῆς ἀγίας Παρθένου καί ἡ παράδοσή της στήν ἀνεξιχνίαστη Θεία Βουλή, ἀνάγκασαν τόν Θεό νά μιλήσει καί νά ἐξηγήσει ὅτι ἡ γέννηση ἦταν παρθενική, ἐκ Πνεύματος Άγίου, καί άπολύτως σύμφωνη μέ τήν προφητεία τοῦ Ἡσαῖα: "Ἰδού ἡ παρθένος ἐν γαστρί ἔξει καί τέξεται υἰόν, καί καλέσουσι τό ὄνομα αὐτοῦ Ἐμμανουήλ, ὄ ἐστι μεθερμηνευόμενον μεθ' ἡμῶν ὁ Θεός" (Μθ. 1,25). Μέ ἄλλα λόγια, ἀπό τό γεγονός ὅτι ὁ Ἰωσήφ ἤταν δίκαιος, πάνω ἀπό τούς νόμους τῆς σαρκός, καί καθώς μαρτυρεῖ τό αἰώνιο Εὐαγγέλιο τοῦ Χριστοῦ, ἡ γέννηση ἔγινε ἀπό Παρθένο Μητέρα.

Kqi -

at Ko

UOK:

TÓTE

TOE

TOTE

3w3

Ή Παναγία λοιπόν ἤταν παρθένος πρίν τή γέννηση, ὅπως ἀναφέραμε καί σύμφωνα μέ τή μαρτυρία τῆς Γραφῆς. Ήταν παρθένος ἐπίσης κατά τή γέννηση, γιατί ὁ γεννώμενος ἤταν Θεός, καί συνεπῶς, ὅ,τι ἐγγίζει, ὅχι μόνο δέν τό τραυματίζει, ἀλλά τό θεραπεύει, τό ἀγιάζει καί τό ἀφθαρτοποιεῖ. Ἡ θεότητα τοῦ Χριστοῦ μαρτυρεῖ ὅτι ὁ "Υψιστος, ὅπως λέει ὁ Προφήτης, διοδεύει τήν πύλη τῆς παρθενίας της καί μένει ἡ πύλη ἄθραυστη καί "κεκλεισμένη" (Ἱεζ. 44,2). Δηλαδή, τό ὅτι ἡ Μαριάμ μένει παρθένος κατά τή γέννηση, εἶναι ἀπαίτηση τῆς θεότητος τοῦ Υἰοῦ Της.

Άπό τούς λόγους τοῦ Γαβριήλ πρός τήν Μαριάμ, "χαῖρε, κεχαριτωμένη· ὁ Κύριος μετά Σου· εὐλογημένη Σύ ἐν γυναιξί" (Λκ. 1,28-29), γνωρίζουμε ότι ή άγία παρθένος ήταν πεπληρωμένη ἀπό τή χάρη τοῦ Θεοῦ καί πρίν ἀκόμη ἀπό τόν Εὐαγγελισμό. Ἀπό τή στιγμή ὄμως πού τήν ἐπεσκίασε τό Πνεῦμα τό Ἄγιον, ὄχι μόνο ἡ ἴδια ἦταν γεμάτη ἀπό τή χάρη τοῦ Πνεύματος, άλλά καί ὅποιος ἐρχόταν σέ ἐπαφή μαζί της γέμιζε ἀπό τήν ἴδια χάρη. Αὐτό φανέρωσε καί ἡ συνάντησή της μέ τήν δίκαιη Έλισάβετ, τή μητέρα τοῦ Προδρόμου. Ἡ Παρθένος εἶχε τόσο στενή ἔνωση μέ τόν Θεό, ὥστε νά γίνει ἕνα πνεῦμα μαζί Του, νά εἶναι όλοτελῶς ἀγιασμένη, καί νά ἁγιάζει κάθε ἄνθρωπο πού τήν πλησιάζει καί τήν ὑπηρετεῖ. "Οπως καταδεικνύει ή πείρα όλων τῶν προφητῶν, ἀποστόλων καί ἁγίων, ἡ παρθενία τῆς Παναγίας μετά τή γέννηση ήταν κατηγορική προσταγή τοῦ ἡγεμονικοῦ καί ἁγίου Πνεύματος πού τήν γέμιζε καί τήν περιέβαλλε.

Παρθένος λοιπόν ή Παναγία πρό τοῦ τόκου. παρθένος κατά τόν τόκο καί μετά τόν τόκο πάλιν παρθένος. Καί τό ἄρρητο αὐτό καί μέγα μυστήριο έπιτελέσθηκε, ὅπως τονίζει συχνά τό Εὐαγγέλιο, "ἵνα πληρωθή τό ρηθέν ὑπό τοῦ Κυρίου" καί "διά στόματος τῶν ἁγίων, τῶν ἀπ' αἰῶνος προφητῶν αὐτοῦ" (Μθ. 1,22 καί Λκ. 1,70). "Ολα ἔγιναν σύμφωνα μέ προφητεῖες, καί ή ἐπαλήθευσή τους διατρανώνει μιά μεγάλη καί αἰώνια άλήθεια: Γιά τόν ἄνθρωπο καί ὅλο τόν κτιστό κόσμο ύπάρχει τό σχέδιο τοῦ Θεου καί ὅλα ὑπηρετοῦν τήν έκπλήρωση του θελήματός Του. Οἱ προφητεῖες βοηθοῦν ὄχι μόνο τούς Ἰουδαίους, πού ὅλα ἤθελαν νά τά βλέπουν ὑπό τό πρῖσμα τῶν θείων γραφῶν, ἀλλά καί κάθε ἄνθρωπο πού ἐπιθυμεῖ νά διακρίνει τήν ὁδό καί τήν Πρόνοια τοῦ Θεοῦ μέσα στήν ἱστορία ἀπό τούς συγχυσμένους καί σκοτεινούς δρόμους άνθρώπων.

Ή κυριότερη προφητεία γύρω ἀπό τήν ἐνανθρώπηση τοῦ Κυρίου εἶναι ἐκείνη τοῦ προφήτη Ἡσαῖα, πού παραθέσαμε παραπάνω καί ἀναφέρεται στήν ἐκ Παρθένου γέννησή Του. Μιά ἄλλη προφητεία εἶναι ἐκείνη τοῦ Μιχαία πού προλέγει ὅτι ἡ γέννηση τοῦ "ἡγουμένου" τοῦ Ἱσραήλ θά λάβει χώρα στή Βηθλεέμ τῆς Ἰουδαίας. "Καί σύ Βηθλεέμ, γῆ Ἰούδα, οὐδαμῶς ἐλαχίστη εἶ ἐν τοῖς ἡγεμόσιν Ἰούδα· ἐκ σοῦ γάρ ἐξελεύσεται ἡγούμενος, ὅστις ποιμανεῖ τόν λαόν μου τόν Ἱσραήλ" (Μθ. 2,6). Ἡ προφητεία αὐτή ἀποτελεῖ ἐξέλιξη τῆς πανάρχαιας προφητείας τοῦ πατριάρχη Ἰακώβ: "οὐκ ἐκλείψει ἄρχων ἐξ Ἰούδα καί ἡγούμενς ἐκ τῶν μηρῶν αὐτοῦ, ἔως ἄν ἔλθη τά

ἀποκείμενα αὐτῷ καί αὐτός προσδοκία ἐθνῶν" (Γέν. 49,10).

"Ας ἐξετάσουμε λοιπόν ἐπιμελέστατα τίς δύο αὐτές προφητεῖες. Ή πρώτη μιλᾶ γιά τήν παρθενική γέννηση τοῦ νέου καί θαυμαστοῦ "παιδίου", ἀλλά καί γιά τήν ὀνομασία του. Ἡ δεύτερη ὑποδεικνύει τόν τόπο τῆς γεννήσεώς του. "Ας ἀρχίσουμε ἀπό τή δεύτερη.

Σύμφωνα μέ τήν προφητεία αὐτή ὁ τόπος τῆς γεννήσεως ἔπρεπε νά είναι ἡ Βηθλεέμ τῆς Ἰουδαίας. "Άπεστάλη (ὄμως) ὁ ἄγγελος Γαβριήλ ὑπό τοῦ Θεοῦ εἰς πόλιν τῆς Γαλιλαίας, ἡ ὄνομα Ναζαρέτ, πρός παρθένον μεμνηστευμένην άνδρί,... καί τό ὄνομα τῆς παρθένου Μαριάμ" (Λκ. 1,26-27). Πράγματι, ἡ σάρκωση τοῦ Θεοῦ ἀπό Παρθένο ἦταν ἡ ἐκπλήρωση τῆς προφητείας πού ώς σημείο ἀπό τόν Θεό δόθηκε διά τοῦ Ἡσαΐα. Ὁ Εὐαγγελισμός ὄμως τῆς ἁγίας Παρθένου, ἔγινε στή Ναζαρέτ, πολύ μακρυά ἀπό τή Βηθλεέμ. Γιά νά πραγματοποιηθεῖ τό "ρηθέν" ἀπό τόν προφήτη σχετικά μέ τόν τόπο τῆς γεννήσεως, ἔπρεπε ἡ ταπεινή Μαριάμ νά μεταφερθεῖ ἀπό τή Ναζαρέτ στή Βηθλεέμ. Καί εἶναι άλήθεια πώς ή Βουλή καί Πρόνοια του Θεου είναι άνεξιχνίαστη καί άσυναγώνιστη. Γιά τήν ἀπόδειξη τῆς προελεύσεως του Υίου της Παρθένου ἀπό τόν οἰκο καί τήν πατριά του Δαβίδ χρησιμοποιήθηκε ώς μέσο ή παγκόσμια ἀπογραφή. Ἐφόσον ὅμως τέτοια ἀπογραφή δέν ήταν συνηθισμένη στό λαό τοῦ Θεοῦ, μάλιστα ἀπαγορευόταν ἀπό τό νόμο τοῦ Μωϋσέως, ἔπρεπε νά δημιουργηθεί μονοκρατορία, μέ ὅλους τούς λαούς ύποτεταγμένους σέ μιά έξουσία, τήν έξουσία τῆς Ρώμης. "Έγένετο δέ ἐν ταῖς ἡμέραις ἐκείναις ἐξῆλθε δόγμα παρά Καίσαρος Αὐγούστου ἀπογράφεσθαι πᾶσαν τήν οἰκουμένην" (Λκ. 2,1). Ὁ Θεός, γιά νά πραγματοποιήσει τήν προαιώνια Βουλή άνακατατάσσει τά πάντα. Δίνει τήν έξουσία στόν Καίσαρα καί εἰρήνη στόν κόσμο, γιά νά γίνει ἡ ἀπογραφή, πού ήταν ἀπροσδόκητη, ἀλλά καί ἀπαραίτητη. Μέ τό δόγμα τοῦ Αὐγούστου ἀναγκάζεται ό δίκαιος Ίωσήφ νά μεταβεῖ στήν πατρική του πόλη καί μαζί του νά συμπορευθεῖ ή θαυμαστή Μαριάμ. Έκεῖ τότε ἀποκαλύφθηκε ἡ ἐπίγεια γενεά τοῦ Ἐμμανουήλ. Άλήθεια, ὅπως ἀναφωνεῖ καί ὁ Μέγας Παῦλος, "τῷ βουλήματι Αὐτοῦ τίς ἀνθέστηκε;" (Ρωμ. 9,19).

Βλέπουμε λοιπόν μέ πόση σοφία καί ἀκρίβεια έκπληρώθηκε ή προφητεία πού άφοροῦσε στόν τόπο τῆς γεννήσεως τοῦ Ἰησοῦ. Στήν πρώτη ὡστόσο προφητεία τῆς παρθενικῆς γεννήσεως τοῦ "παιδίου", πού θά ἔδινε ὁ Θεός ὡς "σημεῖον" γιά ὅλες τίς γενεές τοῦ αἰῶνος, παρατηροῦμε μιά ἀντίφαση σχετικά μέ τήν όνομασία του παιδίου. Ό προφήτης Ήσαΐας τό όνομάζει Έμμανουήλ, "ὅ ἐστι μεθερμηνευόμενον μεθ' ἡμῶν ὁ Θεός". Στόν Εὐαγγελισμό ὅμως ὁ ἀρχάγγελος όνομάζει τόν καρπό τῆς κοιλίας τῆς Παρθένου "Ίησοῦν" (Λκ. 1,31). Γιατί ἡ ἀσυμφωνία αὐτή; "Αν στήν έκπλήρωση τῆς προφητείας τοῦ τόπου τῆς γεννήσεως ό Θεός ἀνακατάταξε ὄλη τήν οἰκουμένη γιά τήν άκρίβεια τοῦ πράγματος, γιατί τώρα, στήν ὀνομασία τοῦ παιδίου, νά παρατηρεῖται κάποια ἀντίφαση; Γιατί ὁ χορηγός τῆς προφητείας, τό Πνεῦμα τό "Αγιον, νά έπιτρέψει τήν άνακρίβεια αὐτή;

Μέ λίγη προσοχή διαπιστώνουμε ὅτι ἡ προφητεία τοῦ ὀνόματος εἶναι ἀληθινή καί ἡ ἀντίφαση εἶναι μόνο ἐξωτερική καί ὅχι νοηματική. Στόν Υἰό τῆς Παρθένου πλησιάζει καί γίνεται "μεθ' ἡμῶν ὁ Θεός", ἤ, μέ ἄλλα λόγια, δι' Αὐτοῦ "σωζόμεθα"!

Καθώς κηρύττει ὁ προφήτης Ἡσαῖας, ἐκεῖνο πού ἐμποδίζει νά εἶναι "μεθ' ἡμῶν ὁ Θεός" καί μᾶς χωρίζει

ἀπ' Αὐτόν, εἶναι "τά ἁμαρτήματα ἡμῶν" (Ἡσ. 59,2). "Έτσι, ὁ χωρισμός ἀπό τόν Θεό καί ἡ ἁμαρτωλή μας κατάσταση είναι ένα καί τό αὐτό πράγμα. Παρόμοια, ἡ προσέγγιση του Θεού καί ή σωτηρία ἀπό τίς ἁμαρτίες είναι έπίσης ἕνα καί τό αὐτό. Έπομένως εἴτε ποῦμε Έμμανουήλ - μεθ' ἡμῶν ὁ Θεός, εἴτε Ἰησοῦς-Σωτήρ ἀπό τίς ἁμαρτίες, είναι ἐπίσης ἕνα καί τό αὐτό πράγμα. Ἡ προφητεία λοιπόν εἶναι ἀληθινή καί τό γεγονός είναι σύμφωνο μέ τήν προφητεία. Έμμανουήλ σημαίνει Σωτήρ ἀπό τίς ἁμαρτίες, εἶναι ἐπίσης ἕνα καί τό αὐτό πράγμα. Ἡ προφητεία λοιπόν εἶναι ἀληθινή καί τό γεγονός είναι σύμφωνο μέ τήν προφητεία. Έμμανουήλ σημαίνει Σωτήρ καί Ίησοῦς σημαίνει μεθ' ήμων ὁ Θεός.

"Οτι "μεθ' ἡμῶν ὁ Θεός", εἶναι γεγονός πού πραγματοποιήθηκε μέ τήν ἀσύγχυτη καί ἀδιαίρετη ένωση της θείας φύσεως καί της άνθρώπινης φύσεως στό πρόσωπο τοῦ Κυρίου Ἰησοῦ. Μέ τήν ἀνθρώπινη φύση πού ἔλαβε ἀπό τήν Άγία Παρθένο ὁ Κύριος κατεργάσθηκε τή σωτηρία μας. Μᾶς ἔδωσε παράδειγμα ἀναμάρτητης ζωῆς καί πολιτείας. Έξεπλήρωσε "πασαν δικαιοσύνην" Πνεύματος πού έμεῖς ἀθετήσαμε. Μέ τό Σταυρό καί τήν ἀνάστασή Του έξάλειψε τήν άμαρτία καί νέκρωσε το θάνατο, στόν όποιο ειμασταν παραδομένοι. Μέ τήν κάθοδο στόν άδη τῆς ἁγίας ψυχῆς Του καί τήν ἀνάληψή Του ύπεράνω τῶν οὐρανῶν μᾶς συμφιλίωσε μέ τόν Οὐράνιο Πατέρα Του, καί μέ τή χάρη τοῦ Πνεύματός Του μας ἔκανε παιδιά τοῦ Θεοῦ καί ἀδελφούς Του. Μέ όλη τή φοβερή οἰκονομία τῆς αἰώνιας σωτηρίας Του κέρδισε γιά μᾶς τέτοια συγγένεια μαζί Του, ὥστε νά μή ντρέπεται, ὅπως λέει ὁ ᾿Απόστολος, νά μᾶς ἀποκαλεῖ άδελφούς Του (βλ. Έβρ. 2,11). Μᾶς ἔκανε γένος τοῦ Θεοῦ. Μεθ' ἡμῶν, λοιπόν, ὁ Θεός ἐν Χριστῷ Ἰησοῦ.

Στήν πνευματική συγγένεια πού πέτυχε γιά μᾶς ὁ Χριστός, ή Παναγία Μητέρα Του κατέχει ίδιαίτερη, μοναδική καί ἀνεπανάληπτη θέση, ὅχι μόνο κατά σάρκα, ἀλλά καί κατά πνεῦμα. Κατά τό λόγο τοῦ Κυρίου, "μήτηρ μου καί άδελφοί μου οὖτοι εἰσιν οἱ τόν λόγον τοῦ Θεοῦ ἀκούοντες καί ποιοῦντες αὐτόν" (Λκ. 8,21). Άλλά τό ἴδιο ἄγιο Εὐαγγέλιο λέει κατ' έπανάληψη ὅτι ἡ Παναγία είναι ἐκείνη πού δικαίωνε τήν πνευματική αὐτή συγγένεια, γιατί "ἡ μήτηρ αὐτοῦ (τοῦ Ἰησοῦ) διετήρη πάντα τά ρήματα ταῦτα..... συμβάλλουσα έν τῆ καρδία αὐτῆς" (Λκ. 2,51 καί 19). Ή Παναγία είχε μεγάλη καρδιά, στήν ὁποία χωρούσε ὁ λόγος τοῦ Θεοῦ καί ἐκεῖ τόν φύλαττε ὡς πολύτιμο μαργαρίτη.

Ή συγγένεια τοῦ Θεοῦ μέ τούς ἀνθρώπους κορυφώθηκε στό πρόσωπο τῆς Άγίας Παρθένου. Ήταν άληθινή μητέρα τοῦ Χριστοῦ Θεοῦ. Εἶχε τήν καταγωγή της ἀπό τόν Δαβίδ, ἀλλά καί καρδιά πού χωρούσε τό λόγο του Θεού χωρίς διαρροή ή φθορά. "Ολη ή γενεαλογία τῶν δικαίων προγόνων τοῦ Χριστοῦ άνακεφαλαιώνεται στό πρόσωπο τῆς Παναγίας. Φθάνει ή φρικτή ὥρα τοῦ Γολγοθᾶ, ὁπόταν ἡ Παναγία μόνη μέ τόν Ἰωάνη, πού ἦταν τοῦ ἰδίου γένους μέ αὐτήν, στεκόταν κοντά στόν Σταυρό τοῦ Ἰησοῦ. Τή φοβερή ὥρα ἐκείνη ἐπιτελέσθηκε ἡ κρίση καί σωτηρία τοῦ κόσμου. Τήν ἀποκαλυπτική αὐτή στιγμή, ἡ Παναγία φέροντας στήν ψυχή της τό μεγάλο φῶς τῆς θείας μητρότητος καί συγγενείας, ἔμενε ἀσάλευτη καί παραδομένη μέ τέλεια πίστη καί ἀγάπη στό Πνευμα του Υίου της. Ένω, ἀπεναντίας, ὅλοι οἱ ἄλλοι, "ἐπί τήν θεωρίαν ταύτην, θεωροῦντες τά γενόμενα, τύπτοντες έαυτῶν τά στήθη ὑπέστρεφον" (Λκ. 23, 48). Χώρίς τήν πνευματική συγγένεια μέ τόν Κύριο εἶναι ἄστεκτη ή δοξασμένη παρουσία Του.

Γνωρίζουμε ἀπό τό λόγο τοῦ Ἀποστόλου ὅτι "οὐ πάντες οἱ ἐξ Ἰσραήλ, οὖτοι Ἰσραήλ, οὐδ' ὅτι εἰσί σπέρμα Άβραάμ, πάντες τέκνα" (Ρωμ. 9,6-7). Μέ ἄλλα λόγια, άληθινή συγγένεια πού κληρονομεῖ τήν ἐπαγγελία τοῦ Θεοῦ, δέν εἶναι ἡ σαρκική συγγένεια, ἀλλά ἐκείνη τῆς πίστεως, κατά τόν τύπο τοῦ Άβραάμ. Όταν ὑπάρχει ἡ πνευματική συγγένεια τότε καταξιώνεται καί ή φυσική συγγένεια. Καί ή παλαιά περιτομή δόθηκε ώς σφραγίδα γιά τήν δικαιοσύνη τῆς πίστεως. Ἡ πίστη εἶναι ἐκείνη πού όδηγεῖ στήν υἱοθεσία.

Ή ίστορία τῶν κατά σάρκα καί πνεῦμα προγόνων τοῦ Ἰησοῦ ἔφθασε ὡς τό τέλος τῆς ἐπί γῆς πρώτης παρουσίας Του. Μέ τό σταυρό καί τήν ἀνάστασή Του ὁ Κύριος ἐγκαινίασε νέα καί μυστική συγγένεια, τήν "καινήν κτίσιν", στήν όποία μᾶς ἐνσωμάτωσε μέ τό άγιο βάπτισμα. Ὁ Ἰδιος ὅμως ὑποσχέθηκε ὅτι πάλιν ἔρχεται στά τέλη τῶν αἰώνων. "Οὖτος ὁ Ἰησοῦς ὁ ἀναληφθείς ἀφ' ἡμῶν εἰς τόν οὐρανόν, οὕτως έλεύσεται, ὄν τρόπον έθεάσασθε αὐτόν πορευόμενον είς τόν οὐρανόν" (Πράξ. 1,11). Δηλαδή, ὁ Κύριος ἦλθε καί πάλιν ἔρχεται. Ύπολείπεται ἡ δοξασμένη δευτέρα παρουσία Του.

Ή πρώτη παρουσία τοῦ Κυρίου ἔχει ἱστορία καί γενεαλογία. Ὁ ἐρχομός Του στή γη ήταν ή ἐκπλήρωση τοῦ πόθου τῶν δικαίων καί ἡ προσδοκία τῶν ἐθνῶν. Μετά τή φρικτή οἰκονομία τοῦ σταυροῦ καί τῆς αναστάσεώς Του, τήν ανάληψη καί τήν αποστολή τοῦ Άγίου Πνεύματος, ἀρχίζει ὁ χρόνος τῶν ἐσχάτων ήμερῶν καί ἀνατέλλουν τά τέλη τῶν αἰώνων. Ἡ ἱστορία τώρα είναι περισσότερο ἐπισκιασμένη ἀπό τήν αἰωνιότητα καί ἡ δευτέρα Παρουσία τοῦ Κυρίου Ἰησοῦ ένεργει μέσα στό σήμερον. Τώρα ἡ προσδοκία τῆς ένδόξου δευτέρας Παρουσίας Του γίνεται μέ περισσότερο πόθο καί σπουδή. Τρέχουμε πιά πρός έκείνη τήν ἡμέρα, γιατί "καινούς οὐρανούς καί γην καινήν κατά τό ἐπάγγελμα αὐτοῦ προσδοκῶμεν, ἐν οἶς δικαιοσύνη κατοικεί" (Β΄ Πέ. 3,13).

πρώτη παρουσία τήν TOŪ Κυρίου γενεαλογούνται δίκαιοι, πού ἐπίστευσαν στό λόγο καί τίς ἐπαγγελίες τοῦ Θεοῦ. Άληθινοί Ἰσραηλίτες μέ φόβο Θεοῦ, πού ἔλαβαν καί τήν περιτομή ὡς σφραγίδα τῆς πίστεώς τους. Γιά τή δεύτερη καί ἄγια παρουσία τοῦ Κυρίου ὑπάρχει πάλι γενεαλογία, ἀκόμη πιό πλατιά καί πιό μεγάλη. Εἶναι οι ἀναγεννημένοι εξ ὕδατος καί Πνεύματος" (Ἰωάν. 3,5), τά ἄγια μέλη τοῦ Σώματος τοῦ Χριστοῦ, πού λυτρώθηκαν μέ τό τίμιο αἶμα Του. Ἡ μετά Χριστόν γενεαλογία ἀπαριθμεῖ ὄχι προγόνους, ἀλλά ἀπογόνους τοῦ Νέου Ἀδάμ. Αὐτοί εἶναι ὅσοι πίστευσαν στό "Ονομα τοῦ Κυρίου Ἰησοῦ Χριστοῦ καί δέχθηκαν τή χάρη Του. Στή δεύτερη Παρουσία τοῦ ἐλθόντος καί πάλιν ἐρχομένου Χριστοῦ θά μπορέσουν νά σταθοῦν, ὄσοι, ὄμοια μέ τήν Παναγία Μητέρα Του, κέρδισαν πνευματική συγγένεια μαζί Του, γιατί φύλαξαν πρῶτα τό λόγο Του καί τό μαρτύριό Του. Γεμάτοι ἀπό τό φῶς τῆς ζωῆς Του μαρτυροῦν τήν ἀλήθεια τοῦ Θεοῦ μέ τήν πνευματική περιτομή της καρδιάς, βαστάζοντας στό σῶμα τους, ὅπως λέει ὁ Ἀπόστολος, "τά στίγματα τοῦ Κυρίου Ἰησοῦ" (Γαλ. 6,17). Αὐτοί, οἱ κατά τό Πνεῦμα μέτοχοι τοῦ Χριστοῦ, εἶναι "ἐγνωσμένοι" σ' αὐτόν γιά τήν ἀγάπη τους. Ἡ ζωή τους εἶναι κρυμμένη σ' Αὐτόν "ἐν οὐρανοῖς" (Φιλ. 3,20), ἀπ' ὅπου καί ἀναμένουν τόν Σωτήρα τους Χριστό νά ἔλθει καί νά τούς ὑψώσει πάνω σέ νεφέλες στόν οὐρανό καί "οὕτω πάντοτε σύν Κυρίω ἔσονται" (Α΄ Θεσ. 4,17) εἰς τούς αἰῶνας τῶν αἰώνων. Άμήν.

### "ΧΡΟΝΟΣ ΚΑΙ ΧΩΡΟΣ"

Ύπό τοῦ Πρεσβ. ἀΑνδρέα Μιχαηλίδη, Ἱερατ. Προϊσταμένου Κοινότητος Παναγίας Ἑλεούσας, Nottingham

πτώση εἶναι κίνηση. Ἡ κίνηση προϋποθέτει Τχώρο μέσα στόν ὁποῖο νά μπορέσει νά άσκηθεῖ. Ἡ κίνηση μετριέται μέ τό χρόνο. Χωρίς χρόνο είναι ἀδύνατη καί ἡ ἰδέα ἀκόμα όποιασδήποτε κίνησης. Καί άντιστρόφως, ή ίδέα όποιασδήποτε κίνησης είναι άδιανόητη χωρίς τήν υπαρξη του χρόνου. Ἡ πτώση βρίσκεται μέσα στά πλαίσια της Πρόνοιας του Θεού γιά την έπιστροφή των πεπτωκότων είτε άγγέλων είτε άνθρώπων. Πρίν ἀπό τήν πτώση (ἄν μποροῦμε βέβαια νά ποῦμε πρίν, ἀφοῦ δέν ὑπῆρχε χρόνος στήν προπτωτική κατάσταση, δηλ. στήν αἰωνιότητα, καί τό 'πρίν' εἶναι χρονικός ὄρος), δέν ὑπῆρχε οὔτε χῶρος οὔτε χρόνος. Κι αὐτό γιατί δέν ὑπῆρχε λόγος γιά όποιαδήποτε κίνηση. Ύπηρχαν τά έστωτα, ἄγνωστα σέ μᾶς. Ἡ αἰωνιότητα εἶναι ἄρρηκτα δεμένη μέ τήν άκινησία. Μιά άκινησία, ώστόσο, καθόλου παθητική καί ὁπωσδήποτε καθόλου άρνητικής φύσεως. "Ας μήν ξεχναμε ότι κίνηση σημαίνει άλλαγή καί άλλαγή σημαίνει φθορά καί φθορά σημαίνει θάνατο. "Αρα μόνο μέσα στά πλαίσια τῶν 'ἐστώτων' (τῆς άκινησίας) είναι πού δέν ὑπάρχει ἀλλαγή, φθορά ἤ θάνατος, άλλά ζωή αἰώνιος. Ἡ πτώση ἐξυπονοεῖ καί τήν ἀπομάκρυνση ἀπό κάποια ἄλλη κατάσταση. στήν περίπτωση αὐτή, ἀπομάκρυνση ἀπό τήν αἰωνιότητα. Μέ τήν πτώση λοιπόν βρισκόμαστε σέ μιά ἄλλη κατάσταση, ἀντίθετη καθόλα πρός ἐκείνη πού ὑπῆρχε 'προηγουμένως'. 'Ο Θεός προνόησε γιά τήν πτῶση ὤστε τά πλάσματά του (ἄγγελοι καί ἄνθρωποι), μέσα στα πλαίσια τῆς ἀσκήσεως τοῦ θείου δώρου τῆς ἐλευθερίας, νά μπορέσουν νά βρεθούν μακρυά Του, γνωρίζοντας βέβαια σάν Ύψιστος παιδαγωγός τό μεγάλο μάθημα πού θά μπορούσαν τά πλάσματά Του νά πάρουν ἀπό τήν ἀπομάκρυνση αὐτή πού οἱ ἴδιοι διάλεξαν ἐλεύθερα.

Γιά τρεῖς λοιπόν λόγους εἶναι πού δημιουργεῖται ὁ χῶρος καί ὁ χρόνος. Ὁ ἔνας εἶναι τό φυσικό ἀποτέλεσμα τῆς ἀπομάκρυνσης ἀπό τήν αἰωνιότητα καί τό Θεό. Ὁ δεύτερος εἶναι τό γεγονός ὅτι πτώση σημαίνει κίνηση, πού προϋποθέτει αὐτά πού ἐκτέθηκαν πιό πάνω καί τρίτος καί σπουδαιότερος εἶναι ἡ Πρόνοια τοῦ Θεοῦ γιά τή σωτηρία τοῦ πλάσματός Του (ἀγγέλου ἤ ἀνθρώπου).

Πῶς νοεῖται ἡ δημιουργία τοῦ χρόνου; Θά πρέπει μᾶλλον τό πλάσμα τοῦ Θεοῦ νά συμπαρέσυρε στήν πτώση του κάποια ἄτμητη βέβαια στιγμή τῆς αἰωνιότητας, ἡ ὁποία (στιγμή) ὑπέστη ἔνα "φούσκωμα", ἄς ποῦμε, καί ἔτσι δημιουργεῖται ὁ χῶρος, ἀλλά μαζί του καί ὁ χρόνος γιά νά δικαιολογεῖται ἡ ὕπαρξη τοῦ χώρου, χωρίς τόν ὁποῖο χρόνο δέ θά εἶχε ὁ χῶρος οὔτε κἄν ἔννοια ὑπάρξεως, ὅπως ἀναφέρθηκε καί πιό πάνω. Βέβαια πρέπει νά τονιστεῖ ὅτι ἡ ὕπαρξη χώρου καί χρόνου εἶναι προσωρινή καί ἐξυπηρετεῖ μόνο τήν

ΕΎΚΑΙΡΙΑ πού δίνεται στό πλάσμα νά σωθεῖ, δηλ. νά ἐπανέλθει ἐκεῖ ἀπό ὅπου ἔπεσε, δηλ. στήν αἰωνιότητα, δηλ. στή Βασιλεία τοῦ Θεοῦ.

Στό Κατά Ίωάννην Εὐαγγέλιο συναντοῦμε ἑπτά φορές τή λέξη μικρόν [Ίω. 13,33 (μία φορά). 14,19. (μία



φορά). 16, 16-19 (πέντε φορές)]. Ἡ σημασία βέβαια της λέξης αὐτης γνωρίζουμε ὅτι εἶναι: μικρό χρονικό διάστημα. Ή σπουδαιότητα όμως της λέξης αὐτης δέ βρίσκεται στήν πρόχειρη αὐτή σημασία. Βέβαια, όπως καταλαβαίνουμε, ή λέξη αὐτή ἔχει σχέση μέ τό χρόνο. Στήν περίπτωση ὄμως ἐδῶ τά πράγματα διαφέρουν. Ίδιαίτερα στό ἐδάφιο : 16, 16-19. Όπωσδήποτε έδῶ ὁ Κύριος ἀναφέρεται ἐκ πρώτης ὄψεως στή σταύρωση καί τήν ἀνάσταση καί έμφάνισή Του σ' αὐτούς. Ώστόσο, ὅταν ἡ λέξη μικρόν έξεταστεῖ μέσα σ' ἕνα εὐρύτερο πλαίσιο, τότε καταλαβαίνουμε ὅτι ἡ λέξη εἶναι πολύ πιό πολυσήμαντη ἀπό ὅ,τι φαίνεται. Ἡ λέξη μικρόν δηλώνει τήν μικρότητα, ἄν ὄχι ἀκόμα ἀντικειμενική ἀνυπαρξία τοῦ χρόνου. Εἶναι σά νά λέει στούς μαθητές Του ὁ Ἰησοῦς: "Δέ θά προλάβετε καλά-καλά νά συνειδητοποιήσετε τήν ἀπουσία μου καί θά εἶμαι καί πάλι μαζί σας".

Αὐτή ἡ ἔννοια τοῦ "δέν προλαβαίνουμε καλάκαλά νά συνειδητοποιήσουμε κάτι καί κάτι ἄλλο συμβαίνει" είναι, στήν πραγματικότητα, ὄσο κι ἄν μᾶς φαίνεται παράξενο, ἡ οὐσά τοῦ ὅλου προβλήματος πού έξετάζουμε: "δέ θά προλάβουμε καλά-καλά νά ζήσουμε αὐτή τή ζωή πού ζοῦμε ἐδῶ, σ' αὐτό τόν κόσμο, καί θά βρεθοῦμε στήν αἰωνιότητα. Κι ἀκόμα, δέ θά προλάβουμε καλά-καλά νά πεθάνουμε καί θά βρεθούμε ἀναστημένοι καί κοντά στόν Κύριο. Ἡ ἀδυναμία μας ἀκριβῶς νά κατανοήσουμε αὐτό τό γεγονός, αὐτήν τήν ἀλήθεια, είναι πού μᾶς κάνει νά φτάνουμε σέ τέτοια ἀπορήματα, ὅπως εἶναι αὐτό πού ἀπασχόλησε πολλούς καί κατασκεύασαν τή θεωρία γιά μέση κατάσταση τῶν ψυχῶν, δηλ. τήν ὑποθετική κατάσταση στήν όποία βρίσκονται οἱ ψυχές, ἀπό τή στιγμή του θανάτου του καθενός μέχρ τή Δευτέρα Παρουσία τοῦ Κυρίου καί τήν ἀνάσταση τῶν νεκρῶν. Είναι μιά ἀπορία πού δικαιολογημένα προβάλλεται. "Όπως βλέπουμε καί στό Ίω. 16, 16-19, καί οἱ μαθητές τοῦ Ἰησοῦ δέν καταλάβαιναν αὐτή τή λέξη. Βέβαια, άλλη ήταν ή δική τους ἀπορία. Ώστόσο, είναι μία λέξη πού προβληματίζει, σέ κάθε περίπτωση καί μέ κάποιο διαφορετικό τρόπο".

Στήν περίπτωση τή δική μας, μᾶς εἶναι δύσκολο, ἄν ὄχι ἀδύνατο νά κατανοήσουμε αὐτήν τήν ἐγγύτητα τῆς ἀνάστασης τῶν νεκρῶν. Καί εἶναι

άνθρωπίνως κατανοητή ή δυσκολία. Ζουμε μέσα χωρόχρονο. Μᾶς είναι ἀδύνατο φανταστούμε κάν ύπαρξιακή κατάσταση έξω ἀπό αὐτόν. Δύσκολο, ἄν ὄχι ἀδύνατο ήταν γιά τούς πρώτους ἀστροναῦτες νά φανταστοῦν κἄν τί σημαίνουν συνθήκες έλλείψεως βαρύτητας. Κι όμως όχι άπλῶς μπόρεσαν νά τό φανταστοῦν, άλλά καί ἔζησαν μάλιστα αὐτή τήν ἐμπειρία. Τό ἴδιο κι έμεῖς. Θά ἔρθει ή στιγμή, κι αὐτή μικρόν ἀπέχει, πού θά ζούμε τίς ἄγνωστες σέ μᾶς συνθῆκες τῆς αἰωνιότητας, ὅπου θά ὑπάρχει ἡ κατάσταση τῆς ἔλλειψης χρόνου καί χώρου. Ὁ χρόνος πού παρήλθε ἀπό τότε πού είπε τή λέξη μικρον ὁ Κύριος είναι τεράστιος. Πλήν όμως τό τεράστιο μάκρος του όφείλεται στήν άδυναμία μας νά συλλάβουμε τήν ίδέα της ἔλλειψης τοῦ χρόνου.

"Όλη αὐτή ἡ συλλογιστική συνοψίζεται ἀπό τόν Πέτρο στήν Β΄ Έπιστολή του: "Έν δέ τοῦτο μή λανθανέτω ὑμᾶς, ἀγαπητοί, ὅτι μία ἡμέρα παρά κυρίω ὡς χίλια ἔτη καί χίλια ἔτη ὡς ἡμέρα μία" (Β΄ Πέτρ. 3,8). Ἡ συμβουλή πού μᾶς δίνεται σχετικά μέ αὐτό τό θέμα ἀπό τό Εὐαγγέλιο μπορεῖ νά συνοψιστεῖ στή λέξη ὑπομονή. Εἶναι ἔνα ξεχωριστό βέβαια εἶδος ὑπομονῆς. Εἶναι μιά ὑπομονή πού ἔχεινά κάνει μέ τή φύση ἀπό τή μία τοῦ κόσμου, τοῦ χωρόχρονου, κι ἀπό τήν ἄλλη μέ τή φύση αὐτοῦ πού περιμένουμε, δηλ. τῆς αἰωνιότητας. Χωρόχρονος καί αἰωνιότητα, ἄν ὄχι ἀντίθετα, εἶναι τουλάχιστον ἀνόμοια μεταξύ τους πράγματα.

Τό είδος της ύπομονης πού ζητείται ἀπό έμας σχετικά μέ τό θέμα αὐτό ἐκτίθεται μέ γλαφυρότητα ἀπό τόν Ἰάκωβο στήν Καθολική Ἐπιστολή του: "Μακροθυμήσατε ούν άδελφοί, έως τῆς παρουσίας τοῦ Κυρίου. Ίδού ὁ γεωργός ἐκδέχεται τόν τίμιον καρπόν της γης μακροθυμών ἐπ' αὐτῷ ἕως λάβη ύετόν πρώϊμον καί ὄψιμον, μακροθυμήσατε καί ύμεις, στηρίξατε τάς καρδίας ύμων, ότι ή παρουσία τοῦ Κυρίου ἤγγικεν., .... ἰδού ὁ κριτής πρό τῶν θυρῶν ἔστηκεν. (Ἰάκ. 5,7-9). (Λοιπόν, ἀδελφοί, κάνετε ὑπομονή, ὤσπου νἄρθει ὁ Κύριος. Κοιτάξτε πώς δ γεωργός περιμένει τόν πολύτιμο καρπό τοῦ χωραφιοϋ του, καρτερώντας μέ ὑπομονή νά πέσει ἡ πρώϊμη καί ἡ ὄψιμη βροχή. Κάνετε κι ἐσεῖς ύπομονή. Πάρτε θάρρος γιατί ὅπου καί νάναι ὁ Κύριος ἔρχεται).

Βλέπουμε ἐδῶ τόν Ἰάκωβο νά ὑπόσχεται στούς πιστούς ὅτι "ἡ παρουσία τοῦ Κυρίου ἤγγικεν". Ξέρουμε πολύ καλά ὅτι αὐτό δέν ἔγινε. Μήπως λοιπόν ὁ Ἰάκωβος ἔλεγε ψέμματα στούς πιστούς. Καί ὅχι μόνο ὁ Ἰάκωβος. Τό σύνολο τῆς Ἐκκλησίας κήρυττε καί πίστευε στήν σύντομη δεύτερη ἔλευση τοῦ Κυρίου. Έν πολλοῖς, σ' αὐτήν τήν πίστη εἶναι πού ὀφειλόταν καί τό ἐνθουσιαστικό στοιχεῖο τῆς πρώτης Ἐκκλησίας. Μήπως ἐξαπάτησαν καί ἐξαπατήθηκαν; Μή γένοιτο! Ἡ ἀπάντηση στό θέμα αὐτό βρίσκεται στό ὅτι πράγματι ὁ χρόνος τῆς ἐλεύσεως τοῦ Κυρίου δέν εἶναι μόνο σύντομος, ἀλλά, θά μποροῦσε νά πεῖ κανείς, καί ἀνύπαρκτος. Ἡ ἔλευσή Του γίνεται ἐν ριπῆ ὀφθαλμοῦ. Πλήν

όμως, όπως εἴπαμε, ἡ ἀδυναμία μας νά φανταστοῦμε κἄν καταστάσεις, όπου ὑπάρχει ἔλλειψη χρόνου καί χώρου, μᾶς κάνει νά βλέπουμε αὐτά τά θεϊκά πράγματα μέ ἀνάλογο τρόπο, ὅπως εἶναι ἡ ἀνυπομονησία, ἀκόμα καί ἡ ἀπιστία.

Άλλ' ὑπάρχει καί ὁ συγκεκριμένος τρόπος, δηλ. τῆς θεωρίας γιά μέση κατάσταση τῶν ψυχῶν πού έκθέσαμε καί έλέγχουμε. Κι αὐτή ἡ θεωρία έντάσσεται άκριβῶς μέσα στό πλαίσιο αὐτῆς τῆς άδυναμίας νά δουμε τό όλο θέμα του χρόνου της δεύτερης έλευσης του Κυρίου μας στή σωστή του διάσταση. Δέν λαμβάνουμε δηλ. ὑπόψη ὅτι αὐτή συμβαίνει έκτός χωρόχρονου καί ὄχι μετά τό χωρόχρονο. Ἡ ἔννοια τοῦ μετά, ὅταν καταργεῖται ὁ χωρόχροος είναι άνυπόστατη. Ή άντιμετώπιση είναι νά δοῦμε τό θέμα ἔξω ἀπό κάθε χωροχρονική διάσταση. Βεβαίς αὐτό μᾶς εἶναι ἄγνωστο. Σ' αὐτό τό γεγονός εἶναι ἀκριβῶς πού όφείλεται καί ή άδυναμία μας νά βρούμε μιά κοινά άποδεκτή λύση.

"Οσο καί νά προσπαθήσουμε, θά ἐπανερχόμαστε στά χωροχρονικά μας δεδομένα. Συνέχεια θά καταφεύγουμε σέ χωροχρονικούς ὄρους τοῦ κόσμου μας γιά νά έξηγήσουμε πράγματα πού είναι έκτός χωρόχρονου. Δέν ἔχουμε προσλαμβάνουσες παραστάσεις γιά καταστάσεις έκτός χώρου καί χρόνου. Γι' αὐτό καί δέν ἔχουμε καί τήν κατάλληλη γλώσσα πού νά έκφράζει έξωχρονικές πραγματικότητες. Δέν είναι τυχαῖο τό γεγονός ὅτι ὁ Άπόστολος Παῦλος ἀδυνατεῖ νά περιγράψει τίς έμπειρίες πού είχε προσευχόμενος. ""Ηρθη ἕως τρίτου οὐρανοῦ" (Β΄ Κορ. 12.2), μᾶς λέει. Δεν μᾶς έξηγεῖ (καί οὔτε θά μποροῦσε νά έξηγήσει) τί ἤθελε νά πεῖ μ' αὐτό. Καί γιά τίς ἐμπειρίες πού εἶχε ἐκεῖ ξεκάθαρα μᾶς λέει ὅτι αὐτά τά πράγματα κανένα άνθρώπινο μάτι δέν είδε καί κανένα άνθρώπινο αὐτί δέν ἄκουσε.

Τά πιό πάνω βέβαια δέν έξασφαλίζουν στή θεωρία γιά τή μέση κατάσταση τῶν ψυχῶν οὔτε όρθότητα οὔτε θετική ἀποφυγή ἀντιμετώπισης τοῦ θέματος. Έκεῖνο πού μέ βεβαιότητα μπορούμε νά έξάγουμε ἀπό τήν ὄλη ἔρευνα εἶναι ὅτι τό θέμα αὐτό είναι οὐσιαστικά ἀνύπαρκτο. Ὁ λόγος; Ἡ θεωρία γιά μέση κατάσταση τῶν ψυχῶν προϋποθέτει περίοδο χρόνου : τοῦ χρόνου πού ἐκτείνεται ἀπό τό θάνατο τοῦ καθενός μέχρι τή Δευτέρα Παρουσία τοῦ Κυρίου, ὁπότε θά γίνει καί ἡ ἀνάσταση τῶν νεκρῶν. Άπό τήν ἄλλη, ὄμως, γνωρίζουμε ὅτι ἀπό τή στιγμή πού φεύγουμε ἀπό τόν κόσμο, φεύγουμε καί ἀπό τούς περιορισμούς τοῦ χρόνου καί τοῦ χώρου, ἀφοῦ μπαίνουμε στήν αἰωνιότητα καί στίς καταστάσεις τῶν ἑστώτων. Πῶς εἶναι δυνατόν, λοιπόν, νά μετράμε τήν κατάσταση αὐτή μέ χωροχρονικούς ὄρους; Ὁ ἄνθρωπος, ἀπό τή στιγμή τῆς ἐξόδου του ἀπό τόν κόσμο αὐτό τῆς χωροχρονικότητας, μπαίνει στήν αἰωνιότητα καί παύει νά ἔχει κάθε σχέση μέ τό χῶρο καί τό χρόνο.

### ΕΚΚΛΗΣΙΑΣΤΙΚΟ ΚΑΙ ΘΕΟΛΟΓΙΚΟ ΣΕΜΙΝΑΡΙΟ

ΙΕΡΑΣ ΑΡΧΙΕΠΙΣΚΟΠΗΣ ΘΥΑΤΕΙΡΩΝ ΚΑΙ Μ. ΒΡΕΤΑΝΙΑΣ

#### ΕΝΑΡΞΗ ΕΡΓΑΣΙΩΝ -ΛΕΙΤΟΥΡΓΙΑΣ

Τήν Τρίτη, 18 Δεκεμβρίου 2001, μέ σεμνή μεγαλοπρέπεια ἐτελέσθη ὑπό τοῦ Ἀρχιεπισκόπου Άγιασμός στόν Καθεδρικό Ναό τῆς Κοιμήσεως τῆς Θεοτόκου, Wood Green, γιά τήν ἐπίσημη ἔναρξη λειτουργίας τοῦ Ἐκκλησιαστικοῦ καί Θεολογικοῦ Σεμιναρίου τῆς Ἱερᾶς μας Ἀρχιεπισκοπῆς. Μέ τήν χάρη τοῦ Θεοῦ, μία παλαιά ἐπιθυμία καί ἕνας πόθος, νά ἀναδειχθοῦν στελέχη καί συνεργάτες γιά τό πνευματικό ἔργο τῆς Ὀρθοδόξου Ἐκκλησίας στό Ἡνωμένο Βασίλειο ἀπό τά σπλάχνα τῆς Ὁμογενείας, ἄρχισε νά λαμβάνει σάρκα καί ὀστά.

Άνέλαβε ἤδη τά καθήκοντά του ὡς Διευθυντής τοῦ Σεμιναρίου ὁ Άρχιμ. Δρ Παντελεήμων Τσορμπατζόνλου καί προχωρήσαμε στήν έξεύρεση τῶν καταλλήλων προσώπων νιά τά έπιμέρους μαθήματα. Σύντομα θά κυκλοφορήσει τό πρόγραμμα σπουδών καί μαθημάτων, ὥστε ἀπό τόν προσεχη Ίανουάριο νά ἀρχίσουν κανονικά οἱ παραδόσεις, ἀρχικά μέ τήν ἐπιμόρφωση τῶν ἱερέων μας.

### ΚΥΚΛΟΣ ΣΠΟΥΔΩΝ

Ό κύκλος τῶν σπουδῶν προβλέπεται νά εἶναι διετής, ἤ τέσσερα ἐξάμηνα, μέ μαθήματα κάθε ἑβδομάδα: Τρίτη, Τετάρτη, Πέμπτη καί ὥρες 6-9 τό ἀπόγευμα. Ἀρχικά, τό Σεμινάριο θά φιλοξενηθεῖ στά σχολικά κτίρια τῆς Κοινότητος Ἀποστόλου Βαρνάβα καί Παναγίας, στό Wood Green, μέχρι τῆς ἀποκτήσεως καταλλήλου κτιρίου πού θά στεγάζει μόνιμα τό Σεμινάριο.

Στό τέλος τῆς ἐπιτυχοῦς φοιτήσεως θά χορηγεῖται σχετικός Τίτλος Σπουδῶν.

#### ΕΚΠΑΙΔΕΥΣΗ ΚΛΗΡΙΚΩΝ

Τό Σεμινάριο ἀπευθύνεται κατ' ἀρχήν σέ ὅσους ἐπιθυμοῦν νά διακονήσουν τήν Ἐκκλησία ὡς κληρικοί, ἤ νά ἀποκτήσουν εὐρύτερη ἐκκλησιαστική καί θεολογική μόρφωση.

Άκόμη, θά ὑπάρχουν καί προγράμματα ἐπιμορφώσεως βραχείας διαρκείας γιά στελέχη τοῦ Ἐκκλησιαστικοῦ καί Κοινοτικοῦ ἔργου τῆς Ἀρχιεπισκοπῆς, καθώς ἐπίσης γιά κάθε ἐνδιαφερόμενο περί τά Ἐκκλησιαστικά καί Θεολογικά, ὑπό τήν μορφή τοῦ ἀνοικτοῦ Πανεπιστημίου.

### ΤΑ ΜΑΘΗΜΑΤΑ

Οἱ παραδόσεις καί ἡ διδασκαλία θά γίνονται σέ δύο γλῶσσες, Ἑλληνικά καί Άγγλικά.

Τά Γραφεῖα τοῦ Σεμιναρίου προσωρινῶς θά στεγάζονται στή διεύθυνση 26, Trinity Road, Wood Green, London N22 8LB. Τηλ. 020-888 93586.

"Εντυπο αἰτήσεως, καθώς καί τό πρόγραμμα τῶν μαθημάτων θά κυκλοφορήσουν ἀπό τά Γραφεῖα τοῦ Σεμιναρίου καί τίς κατά τόπους Κοινότητές μας.

Οἱ αἰτήσεις θά ἀπευθύνονται στή διεύθυνση τοῦ Σεμιναρίου καί θά πρέπει νά ταχυδρομηθοῦν μέχρι τέλος Μαΐου 2002, προκειμένου νά προετοιμασθοῦν οἱ σπουδαστές γιά τήν ἔναρξη τοῦ τρέχοντος Ἀκαδημαϊκοῦ ἔτους 2002.

Λονδῖνο, 24 Δεκεμβρίου 2001.

t Duncipur Kal M. B. april goos

### 9ο ΕΤΗΣΙΟ ΠΝΕΥΜΑΤΙΚΟ ΣΥΜΠΟΣΙΟ

### ΣΤΗΝ ΚΟΙΝΟΤΗΤΑ ΑΓΙΟΥ ΠΑΝΤΕΛΕΗΜΟΝΟΣ HARROW

ραγματοποιήθηκε τήν περασμένη Κυριακή 18 Νοεμβρίου τ.έ. στούς Κοινοτικούς χώρους τῆς Κοινότητας Άγ. Παντελεήμονος Harrow τό 9ο Ἐτήσιο Πνευματικό Συμπόσιο τῆς Κοινότητας.

Γενικό θέμα τοῦ Συμποσίου ἦταν: "Η ἔννοια τοῦ Δικαίου-σύμφωνα μέ τήν 'Ορθόδοξη Χριστιανική Διδασκαλία καί τήν κοσμική ἀντίληψη".

Οἱ ὁμιλητές καί τά θέματά τους εἶχαν ὡς ἑξῆς :

- Θεοφιλέστατος Ἐπίσκοπος Κυανέων κ.
   ΧΡΥΣΟΣΤΟΜΟΣ, μέ θέμα: "Τό δίκαιο τοῦ Θεοῦ καί τό δίκαιο τοῦ ἀνθρώπου κατά τήν 'Ορθόδοξη Χριστιανική διδασκαλία".
- κ. ΚΩΣΤΑΣ ΚΑΒΒΑΔΑΣ, Δικηγόρος Λαογράφος, μέ θέμα: "Τό αἴσθημα τοῦ Δικαίου στή Λαογραφία".

Τίς ἐργασίες τοῦ Συμποσίου, τίς ὁποῖες παρακολούθησαν ἀρκετοί κληρικοί καί πλῆθος κόσμου, συντόνισε ὁ κ. Νικόλαος Σκηνίτης. Ὁ Ἱερατικῶς Προϊστάμενος τῆς Κοινότητας Οἰκον. ἀναστάσιος Δ. Σαλαπάτας καλωσόρισε τούς παρισταμένους μέ τά παρακάτω λόγια:

"Μέ πολλή χαρά σᾶς καλωσορίζω ὅλους - ἐκ μέρους τοῦ Κοινοτικοῦ καί Ἐκκλησιαστικοῦ Συμβουλίου τῆς Κοινότητας Ἁγ. Παντελεήμονος - στό 9ο Ἐτήσιο Πνευματικό Συμπόσιο.

Τό θέμα, ὅταν τό ἀνακοινώσαμε, πρίν ἀπό καιρό, προκάλεσε μιά μικρή ἀμηχανία σέ πολλούς, ἀργότερα ἄλλοι αἰσθάνθηκαν πώς ἴσως νά μήν ἐνδιαφέρει τό εὐρύ κοινό, παρά μόνο μιά μικρή ὁμάδα εἰδικῶν ἐπιστημόνων καί ἐρευνητῶν, καί γιά τοῦτο ἡ ἐκδήλωση αὐτή ἴσως νά μήν εἰχε ἀπήχηση καί ἐπιτυχία.

"Όσον ἀφορὰ τήν ἀπήχηση καί τήν ἐπιτυχία τοῦ Συμποσίου, ἀφήνω ὅλους ἐσᾶς νά ἀποφανθεῖτε περί αὐτοῦ. ἀλλά θά ἤθελα ὅμως νά μοῦ ἐπιτρέψετε νά ἀναφέρω πώς μετά τά ὅσα συνέβησαν στίς 11 Σεπτεμβρίου τ.ε. στίς Η.Π.Α., καί τά ὅσα ἀκολούθησαν στή συνέχεια, ὅλοι μας αἰσθανόμαστε κάπως διαφορετικά. Κάτι σάν νά εἶχε ἀλλάξει στήν ψυχοσύνθεσή μας, κάτι ἀδιόρατο καί ἀναποδεικτο μᾶς ἐπηρεάζει, μᾶς ἐνοχλεῖ, μᾶς ἀπασχολεῖ.

Δέν προτίθεμαι νά παραστήσω τόν '

προφήτη, οὔτε διεκδικῶ καμμιά διανοητική πρωτοτυπία, ὅμως πιστεύω ὅτι θά συμφωνήσετε μαζί μου ἄν θά πῶ ὅτι ἐκεῖνο τό στοιχεῖο πού κυριαρχεῖ - αὐτή τήν ἐποχή - στό μυαλό καί στή ψυχή μας εἶναι ἡ "ἔννοια τοῦ δικαίου", ὁ ὁρισμός καί ἡ ἀξία της στό πλαίσιο ζωῆς καί λειτουργίας τῆς σύγχρονης κοινωνίας μας. Μέ αὐτό τό σκεπτικό τό προανακοινωθέν θέμα τοῦ Συμποσίου μας ἀποδεικνύεται - πραγματικά - προφητικό, σέ σχέση μέ τά πρόσφατα γεγονότα, τά ὁποῖα βρίσκονται ἀκόμη στήν πρώτη σελίδα τῶν ἐφημερίδων ἀνά τήν οἰκουμένη.

Ένας σύγχρονος Γερμανός θεολόγος καί φιλόσοφος, ὁ Karl Rahner, ἀναφέρει κάπου πώς : "Δίκαιο ὑπάρχει ὅπου ὁ δυνατός εἶναι ταπεινός καί ἀνθρώπινος, καί ὅπου ὁ ἄνθρωπος δέν ἐπιθυμεῖ να εἶναι ἀπόλυτος".

Τό ἀποψινό Συμπόσιο, φιλοδοξεῖ νά προσεγγίσει ἕνα θέμα πού ἀφορᾶ καί ἐνδιαφέρει, εἰδικά σήμερα, ἀλλά καί πάντοτε, τόν ἄνθρωπο, καί τόν δυνατό ἀλλά καί τόν ἁπλό πολίτη.

Πιστεύω ὅτι οἱ εἰσηγήσεις τῶν ἐκλεκτῶν προσκεκλημένων ὁμιλητῶν καί ἡ συζήτηση πού θά ἀκολουθήσει, θά φωτίσουν τίς πολλές καί διάφορες πλευρές τοῦ σπουδαίου αὐτοῦ θέματος.

Μετά τίς ὁμιλίες ἀκολούθησε ζωηρή συζήτηση. Πολλοί ἀκροατές ἀπηύθυναν ἐρωτήσεις καί πρός τούς δύο ὁμιλητές καί ὅλοι ἀφελήθηκαν πολύ ἀπό τήν ἰδιαίτερα ὑψηλοῦ ἐπιπέδου ἀνταλλαγή ἀπόψεων.

Στή συνέχεια ή Κοινότητα δεξιώθηκε ὅλους τούς παρισταμένους στήν Κοινοτική Αἴθουσα, ὅπου οἱ Κυρίες τῆς Βοηθητικῆς ᾿Αδελφότητας εἶχαν ἐτοιμάσει νηστήσιμο δεῖπνο.

Μετά τό πέρας του δείπνου ὁ Γραμματέας τῆς Κοινότητας Δρ. Παναγιώτης Προκοπίου εὐχαρίστησε τούς 'Ομιλητές καί τόν Συντονιστή. Καί στούς τρεῖς προσφέρθηκαν ἀναμνηστικά δῶρα.

"Όσοι ἐπιθυμοῦν νά διαβάσουν τίς ὑπέροχες ὁμιλίες πού ἀκούστηκαν στό Συμπόσιο αὐτό, θά ἔχουν τήν εὐκαιρία νά τίς δοῦν δημοσιευμένες στό Ἐτήσιο Περιοδικό τῆς Κοινότητας "Σπουδάγματα", πού θά κυκλοφορήσει προσεχῶς".

Οἰκονόμος Άναστάσιος Σαλαπάτας

### ΑΡΓΥΡΟΣ ΣΤΑΚΗΣ

**"'Ο Βασιλιάς τῆς Γλασκώβης"** 

του Χάρη Μεττή

(γ' μέρος)

### Η ΑΡΧΗ ΤΟΥ ΤΕΛΟΥΣ

Τό 1972 ὑπῆρξε ἀποφασιστικής (ἀλλά, σέ τελευταία ἀνάλυση, μοιραίας) σημασίας γιά τίς έπιχειρήσεις του Στάκη: οὶ καταπληκτικές του έπιτυχίες καί ή θεαματική έξάπλωση τῶν δραστηριοτήτων του είχε ὁδηγήσει τούς στενούς του συμβούλους νά τόν πείσουν ὅτι είχε φτάσει ἡ κατάλληλη στιγμή γιά νά μετατραπεῖ ἡ ἑταιρεία ἀπό ἀποκλειστικά ἰδιωτική σέ δημόσια (public) ἐπιχείρηση. Καί τοῦτο γιατί ἡ περαιτέρω διεύρυνσή της ἀπαιτούσε κεφάλαια πού δέν ὑπῆρχαν στό ταμεῖο της, ἐνῶ οί Τράπεζες καί οἱ λοιποί χρηματιστηριακοί όργανισμοί θεωρούσαν άναγκαία τήν μετατροπή αὐτή. Ὁ Στάκης, συνηθισμένος ὅπως ἤτανε νά θεωρεῖ - καί δικαιολογημένα - τήν ἑταιρεία σάν αποκλειστικά δικό του παιδί, προέβλεψε σωστά ὄτι τελικά ἡ ἑταιρεία του, ἄν γινόταν δημόσια, θά ξέφευγε ἀπό τήν προσωπική του ἐπιρροή καί πρωτοβουλία, ὅμως τελικά ἐνέδωσε, κι ἕτσι ἀποδέχτηκε τό ἀναπόφευκτο, ἀλλά κράτησε άρχικά τό ἑξηντα τοῖς ἑκατόν (στή συνέχεια μόνο 13%) τῶν μετοχῶν ὁ ἴδιος. Παρόλους δέ τούς ἀρχικούς φόβους τῶν λογιστῶν του ὅτι οἱ μετοχές τῆς ἑταιρείας του δέν θά εἶχαν μεγάλη άνταπόκριση, έν τούτοις ή ζήτηση είχε ξεπεράσει κάθε προσδοκία ὥστε νά μειωθεῖ ὁ άριθμός τῶν μετοχῶν γιά κάθε αἰτητή προκειμένου νά ίκανοποιηθοῦν ὅσο τό δυνατό περισσότεροι κάτοχοί τους.

Ή μεταβολή αὐτή σήμαινε, βέβαια, τόν ἔλεγχο τῆς ἑταιρείας καί τῶν δραστηριοτήτων της ἀπό τούς κρατικούς μηχανισμούς καί τούς περί δημοσίων ἐταιρειῶν νόμους τῆς χώρας. Ταυτόχρονα, ὅμως, ἡ εἰσροή χρήματος ἐπέτρεψε στούς διευθύνοντες τήν ἑταιρεία [τούς ὁποίους, σημειωτέον, εἶχε ἀρχικά ἐπιλέξει ὁ ἴδιος ὁ Στάκης] νά ἐπεκταθοῦν πρός ὅλες τίς κατευθύνσεις καί νά σημειωθεῖ ἔτσι ἡ μετέπειτα

άγοραπωλησία τόσων ξενοδοχείων, ἑστιατορίων, καζίνων καί **ἄλλων ἐπιχειρήσεων** σέ ὅλα τά μήκη καί τά πλάτη τῆς Βρετανίας. Παράλληλα, ὅμως, ὁ Στάκης εἶχε γιά άρκετά χρόνια διατηρήσει καί τή δική του, προσωπική κτηματική έταιρεία RAVESTONE, παρόλο πού γιά ἀρκετά χρόνια έξακολούθησε νά έπεμβαίνει ὅσο μπορούσε στή δημόσια πιά έταιρεία Stakis plc ώς ἐάν ἐπρόκειτο άκόμη γιά άποκλειστικά ἰδιωτική του ὑπόθεση.

Ό Άργυρός Στάκης - ὅπως καί τόσοι ἄλλοι μετανάστες πρίν καί μετά ἀπό αὐτόν, πού διέθεταν ἐπιχειρηματικό μυαλό - ἦταν ἕτοιμος, άλλά κι ἔλαβε κατ' ἐπανάληψη, ριψοκίνδυνες άποφάσεις. "Αλλωστε, ὅπως συνήθιζε νά λέει χαριτολογώντας, τί είχε νά χάσει; Είχε ἔρθει στή Βρετανία μ' ένα έμπόρευμα άξίας έξηντα λιρών, τό ὁποῖο κατόρθωσε νά πολλαπλασιάσει σέ βαθμό πού προκαλούσε σέ δλους, ὅσοι τόν γνώριζαν, τόν θαυμασμό, τόν σεβασμό, άλλά καί τή διάθεση νά τόν μιμηθοῦν ἤ καί νά τόν συναγωνιστούν. Τίς ριψοκίνδυνες, ὅμως, ἀποφάσεις του τίς λάμβανε πάντοτε μετά ἀπό πολλή μελέτη καί σκέψη, γι' αὐτό καί σπάνια ἔπεφτε ἔξω στούς ὑπολογισμούς του. Γιά παράδειγμα, τό 1983 είχε κάνει πραγματικότητα τό ὄνειρό του ν' ἀποκτήσει ἕνα μεγάλο ξενοδοχεῖο στό Λονδῖνο. Καί ἀγόρασε γιά ἑξήμισυ έκατομμύρια λίρες τό ξενοδοχεῖο St. Ermin's στήν περιοχή τῆς Βουλῆς τῶν Κοινοτήτων. Ήταν ἕνα ξενοδοχεῖο 290 ὑπνοδωματίων, στό ὁποῖο μέ πραγματική ὑπερηφάνεια φιλοξένησε λίγα χρόνια άργότερα τόν Άρχιεπίσκοπο Κύπρου Χρυσόστομο καί τή συνοδεία του. Ἐπειδή ὅμως πίστευε ὅτι ὁ καλός ἐπιχειρηματίας ήταν ἐκεῖνος πού ἀγόραζε φτηνά καί πούλαγε ἀκριβά - διαλέγοντας κάθε φορά τήν πιό κατάλληλη στιγμή καί τήν πιό υμφέρουσα τιμή, πούλησε τό ξενοδοχεῖο αὐτό, leasehold, τό 1998 γιά σαράντα ὀχτώ σχεδόν έκατομμύρια λίρες. Τό ἴδιο εἶχε κάνει καί μέ τό καζινο Barracuda στήν περιοχή Baker Street τοῦ κεντρικοῦ Λονδίνου, τό ὁποῖο εἶχε ἀγοράσει γιά έντεκα έκατομμύρια λίρες καί λίγο άργότερα τό πούλησε μέ κέρδος δεκαέξι έκατομμύρια λίρες. Σέ μιά ἄλλη, δέ, περίπτωση, είχε ἀγοράσει μέσα σέ μιά μέρα τρία ξενοδοχεῖα στήν Σκωτία, πούλησε ὄμως τά δυό ἀπό αὐτά τήν ἴδια έβδομάδα πού τά είχε άγοράσει κι ἔτσι τοῦ ἔμεινε τό τρίτο ἐντελῶς δωρεάν καί μάλιστα καί μέ

κάποιο σεβαστό οἰκονομικό κέρδος.

Βέβαια, κάθε ριψοκίνδυνη ἐνέργεια δέν είναι ἀπόλυτα σίγουρο ὅτι θά ἐπιτύχει. "Ομως ὁ ἐπιχειρηματίας όφείλει ἀποτολμά - ἀρκεῖ νά **ἔχει ἀρκετά οἰκονο**μικά ἀποθέματα ὥστε ή πιθανή ἀπώλεια ἤ ἀποτυχία νά μήν τόν καταστρέψει. στήν περίπτωση τοῦ Στάκη, δυό τέτοιες ένέργειές του ἀπέτυχαν παταγωδώς άκριβῶς ἐπειδή ὁ ἴδιος "ἔκανε μεσάνυχτα"



Ό Σεβασμιώτατος 'Αρχιεπίσκοπος Θυατείρων κ. Γρηγόριος περιστοιχιζόμενος ἀπό τόν Σέρ 'Αργυρό Στάκη καί τήν άδελφή του, 'Ερασμία Χριστοδουλίδη.

ὅσο ἀφορᾶ τά μυστικά τῶν ἐπιχειρήσεων πού δεχόταν ν' ἀναλάβει ἤ νά χρηματοδοτήσει. Ἡ μιά ἐπιχείρηση ἀφοροῦσε, ὅπως εἴδαμε, ἐργοστάσιο πλαστικῶν εἰδῶν καί ἡ ἄλλη ἤταν "ἐπιχείρηση στοιχημάτων" [betting offices]. Γι' αὐτό καί ὁ Στάκης - μετά ἀπό τό διπλό αὐτό πάθημασυνήθιζε νά συμβουλεύει τούς πάντες ν' ἀποφεύγουν ἐπιχειρηματική ἀνάμειξη σέ πράγματα πού δέν γνωρίζουν, ἀλλά καί ὁ ἴδιος τελικά "τήν ἔπαθε" μετατρέποντας τήν ἑταιρεία του σέ Stakis plc [public] καί χάνοντας μάλιστα τόν οἰκονομικό καί κατά συνέπεια διοικητικό της ἔλεγχο.

Πάντως, ἤδη μέ τό τέλος τῆς δεκαετίας τοῦ 1960, τό ὄνομα "Στάκης" βρισκόταν στά χείλη όλόκληρου τοῦ ἐπιχειρηματικοῦ κόσμου τῆς Σκωτίας, ἐνῶ ἑκατοντάδες Σκωτσέζοι - μερικοί μάλιστα ἀπό αὐτούς σέ διευθυντικούς ρόλους απασχολούνταν στίς ἐπιχειρήσεις του, οἱ ὁποῖες περιελάμβαναν έστιατόρια, ξενοδοχεῖα, καζίνα, μπυραρίες, άρτοποιεῖα, οἴκους εὐγηρίας, health clubs, καί κτηματικά γραφεῖα, γιά τήν ἀπόκτηση τῶν ὁποίων ὁ Στάκης κατόρθωνε νά ἐξασφαλίζει τήν οἰκονομική κάλυψη ἀπό τράπεζες καί ἄλλους χρηματοδοτικούς όργανισμούς άκριβῶς ἐπειδή ό ἴδιος είχε κατορθώσει νά ἐμπνεύσει τήν έμπιστοσύνη τῶν πάντων. Ήταν δέ πολύ φυσικό ότι ἡ Σκωτία θά ήταν πιά πολύ μικρή γιά τίς μελλοντικές έπιχειρηματικές δραστηριότητες. Καί, ὅπως ἤδη ἀναφέραμε, ἀπέκτησε τά καζῖνα στό Imperial Hotel τῆς Russell Square καί τό Barracuda στήν Baker Street τοῦ Λονδίνου, ὅπως καί τά πολυτελή ξενοδοχεῖα St. Ermin's στήν περιοχή τοῦ Westminster, τό Metropole στήν Edgware Road, τό Stakis στό Queensway κ.λπ., άλλά καί σε ἄλλες πόλεις τῆς Άγγλίας, ὥστε ἡ ἑταιρεία καί τό ὄνομα Στάκης νά προβάλλονται πιά δίπλα ἀπό τά μεγαλύτερα όνόματα τῶν ξενοδοχειακῶν μονάδων τῆς Βρετανικής Πρωτεύουσας καί τῶν ἄλλων μεγάλων πόλεων τῆς Άγγλίας.

Παράλληλα μέ τίς ἐπιχειρηματικές του δραστηριότητες, χάρη στίς ὁποῖες είχε, άλλωστε, ἀποκτήσει καί τήν οἰκονομική ἐκείνη άνεση κι εὐχέρεια ὥστε νά προβαίνει σέ γενναιόδωρες χειρονομίες σέ ὅλους τούς τομεῖς τῆς φιλανθρωπίας, ὁ Στάκης ὑπῆρξε κι ἕνας ἔνθερμος πατριώτης ὄσο ἀφορα τή Γενέτειρά του Κύπρο, άλλά κι ένας είλικρινά άφοσιωμένος "Ελληνας 'Ορθόδοξος Χριστιανός. Τό ἐρώτημα, όμως, πού ἄκουγε κανείς πολύ συχνά ἤτανε "γιατί ὁ Στάκης δέν ἐπέκτεινε τίς ἐπιχειρήσεις του καί στήν Κύπρο καί δέν δημιουργούσε κι έκεῖ έστιατόρια καί ξενοδοχεῖα". Τήν ἀπάντηση τήν έδωσε ὁ ἴδιος ὁ Στάκης, ὁ ὁποῖος εἶχε πράγματι είσηγηθει στόν τότε Πρόεδρο τῆς Κύπρου Άρχιεπίσκοπο Μακάριο Γ΄ τή δημιουργία ξενοδοχείων, άλλά μέ κάποια οἰκονομική ένίσχυση ἀπό τήν Κυπριακή Κυβέρνηση - πρᾶγμα σύνηθες σέ ἄλλες χῶρες στά πρῶτα στάδια τῆς τουριστικής τους άνάπτυξης. Ο Μακάριος τοῦ πρότεινε τότε τό μηδαμινό ποσό τῶν £100,000, ένω ταυτόχρονα, καί γιά τό ἴδιο ὕψος ἐξόδων καί προγραμματισμού, είχε προτείνει στόν Forte τό ποσό του ένός έκατομμυρίου λιρών. Ὁ Στάκης ποτέ δέν ξέχασε τήν ἔμμεση πλήν καθαρή αὐτή

προσβολή πού τοῦ ἐγένετο, γι' αὐτό καί δέν έκτιμοῦσε καθόλου τόν Μακάριο ὡς πρός τήν εὐθύτητά του, ἔστω κι ἄν ὁ ἴδιος ποτέ δέν άρνήθηκε τήν ἐνίσχυση τῶν ἀγώνων τῆς Κύπρου. Έπίσης, πίστευε ὁ Στάκης ὅτι ὁ Μακάριος δέν είχε κάνει καλή ἐπιλογή ὅσο ἀφορᾶ μερικούς ἀπό τούς στενούς του συνεργάτες, ή δέ πεποίθησή του αὐτή ἐνισχυόταν συνεχῶς ἀπό μερικές έντελῶς ἀνόητες ένέργειες έπισήμων έκπροσώπων της Κυβέρνησης Μακαρίου στό Ήνωμένο Βασίλειο. Σέ μιά, μάλιστα, ἀπό τίς ένέργειες αὐτές ὑπῆρξα αὐτόπτης μάρτυς στή Γλασκώβη κατά τή διάρκεια τοῦ Δευτέρου Κληρικολαϊκού Συνεδρίου, τό ὁποῖο εἶχε όργανώσει Ò μακαριστός Άρχιεπίσκοπος Θυατείρων Άθηναγόρας Κοκκινάκης μέ τήν πλήρη καί ἀποκλειστική οἰκονομική κάλυψη καί φιλοξενία ἀπό τόν Άργυρό Στάκη. Όπότε ὁ Στάκης παρατήρησε μέ πικρία καί λύπη: ""Αν ὅλοι οἱ ἀντιπρόσωποι τῆς Κύπρου στό ἐξωτερικό συμπεριφέρονται ἔτσι, τότε κακό τό μέλλον τῆς Κύπρου". Καί ὁ μέν Στάκης ἐξακολούθησε ν' άνεβαίνει στό ἐπιχειρηματικό στερέωμα καί νά τιμα τήν Κύπρο μέ τό ὄνομα καί τά ἔργα του, παρόλο πού τελικά άρνήθηκε ἐπίμονα νά έπεκτείνει έκεῖ τίς ἐπιχειρηματικές του δραστηριότητες, ένῶ τό Κυπριακό πρόβλημα πήγαινε ἀπό τό κακό στό χειρότερο.

Ήταν πάντως πολύ φυσικό τελικά νά τοῦ ἀπονεμηθεῖ ἀπό τή Βασίλισσα Ἐλισάβετ ἐπί Κυβερνήσεως Thatcher ὁ ἐπίζηλος τίτλος τοῦ Σέρ, άλλά καί νά χαίρει μιᾶς μοναδικῆς καί ἀπόλυτα δικαιολογημένης ἐκτίμησης ὄχι μόνο ἀπό τήν 'Ομογένεια, ἀλλά καί ἀπό τίς ἰθύνουσες ἀρχές τῆς Μ. Βρετανίας, νά εἶναι δέ ταυτόχρονα καί άγαπητός καί άξιοσέβαστος ἀπό ὅλους ὅσοι τόν γνώρισαν στή μακρά καί τόσο δημιουργική αὐτή σταδιοδρομία του. Τόν δέ Ἰούνιο τοῦ 1999 ὁ Jack Webster, ἔγκριτος Σκῶττος δημοσιογράφος καί συγγραφέας πολλῶν καί ἐπιτυχημένων μονογραφιῶν, ἔπεισε τόν Στάκη νά τοῦ άποκαλύψει πλήθος ἄγνωστων πτυχών τής μακρᾶς καί κοπιώδους, ἀλλά καί τόσο ἐπιτυχημένης σταδιοδρομίας του κι ἔτσι μπόρεσε κι ἔγραψε τή βιογραφία του, ὅπου μπορεῖ κανείς νά παρακολουθήσει διεξοδικά (ἄν καί μέ κάποια δόση δημοσιογραφικοῦ ρομαντισμοῦ) τή ζωή καί τίς ἐπιτυχίες τοῦ μεγάλου αὐτοῦ Ἑλληνοκύπριου μετανάστη. Μιά σταδιοδρομία πού τιμα ὄχι μόνο τόν ἴδιο, ἀλλά καί τόν Ἑλληνισμό στήν ὁλότητά του. "Όταν δέ ὁ Οἰκουμενικός Πατριάρχης Βαρθολομαῖος βρέθηκε στή Σκωτία, ενα ἀπό τά πρῶτα μελήματά του ἦταν νά ἐπισκεφθεῖ τόν Άργυρό Στάκη στό σπίτι του, ἀφοῦ καί ὁ Στάκης, όποτεδήποτε του έδίδετο ή εύκαιρία, ένίσχυε, εἴδαμε, γενναιόδωρα, τόσο Άρχιεπισκοπή Θυατείρων καί Μ. Βρετανίας, ὅσο καί τό Οἰκουμενικό Πατριαρχεῖο, πιστεύουμε δέ ότι θά ἔχει κάνει ἀθόρυβα τό ἴδιο καί γιά τήν Κύπρο, τῆς ὁποίας ὑπῆρξε γιά χρόνια ὁ Ἐπίτιμος Ύπατος Άρμοστής στή Σκωτία, μέ βοηθό του τά τελευταΐα χρόνια της ζωης του καί στή συνέχεια διάδοχό του τήν κόρη του, Εὐριδίκη [Ρίτη]. Γι' αὐτό, ἄλλωστε, καί ἡ μέν Κυπριακή Κυβέρνηση καί δή ὁ Πρόεδρος Γλαῦκος Κληρίδης, έκπροσωπήθηκε στήν κηδεία τοῦ Στάκη ἀπό τήν "Υπατο Άρμοστή Μύρνα Κλεόπα, ή ὁποία καί κατέθεσε προσωπικό στεφάνι έξ ὀνόματος τοῦ

Προέδρου Κληρίδη, ἐνῶ ὁ Οἰκουμενικός Πατριάρχης Βαρθολομαῖιος, μόλις πληροφορήθηκε τόν θάνατο τοῦ Στάκη, ἀπέστειλε τό πιό κάτω Πατριαρχικό συλλυπητήριο Γράμμα πρός τήν Άννίτσα Στάκη:

"Τῆ Εὐγενεστάτη κυρία Άννίτσα Στάκη, θυγατρί τῆς ἡμῶν Μετριότητος ἐν Κυρίω ἀγαπητῆ, χάριν καί εἰρήνην παρά Θεοῦ.

Μετά πολλης λύπης ἐπληροφορήθημεν τόν θάνατον τοῦ προσφιλοῦς συζύγου της ὑμετέρας ἀγαπητης Εὐγενείας ἀειμνήστου Sir 'Αργυροῦ, 'Αρχοντος 'Υπομνηματογράφου της καθ' ἡμᾶς 'Αγίας τοῦ Χριστοῦ Μεγάλης Έκκλησίας.

Δεηθέντες ὑπέρ ἀναπαύσεως τῆς ψυχῆς αὐτοῦ ἐν σκηναῖς δικαίων μετά τῶν ἀπ' αἰῶνος εὐαρεστησάντων τῷ Κυρίω, ἐκφράζομεν τῆ ὑμετέρα Εὐγενεία καί τοῖς οἰκείοις αὐτῆς τήν πατρικήν συμπάθειαν καί τά συλλυπητήρια ἡμῶν ἐπί τῷ θανάτῳ τοῦ μακαριστοῦ συζύγου ὑμῶν, εὐχόμενοι ὅπως ὁ καί νεκρῶν καί ζώντων τήν ἐξουσίαν ἔχων Χριστός ὁ Θεός ἡμῶν ἀναπαύση τήν ψυχήν τοῦ ἀφ' ἡμῶν μεταστάντος ὑπό τήν σκιάν τοῦ ξύλου τῆς ζωῆς παρά τάς διεξόδους τῶν ὑδάτων, ἡ δέ μνήμη αὐτοῦ ἡ ἀγήρως.

Έπί δέ τούτοις, ἀπονέμομεν τῆ ὑμετέρα Εὐγενεία πανοικεί ὁλόθυμον τήν πατρικήν καί Πατριαρχικήν ἡμῶν εὐλογίαν καί ἐπικαλούμεθα ἐφ' ὑμᾶς τήν χάριν τοῦ Θεοῦ καί τό ἄπειρον Αὐτοῦ ἔλεος.

31 Αὐγούστου 2001."

#### BBBB

Έξ ἄλλου ὁ Άρχιεπίσκοπος Θυατείρων καί Μ. Βρετανίας Γρηγόριος, ὁ ὁποῖος, ὅπως εἴπαμε, συνδεόταν μέ στενή καί μακροχρόνια φιλία, τόσο με τόν ἴδιο τόν Στάκη ὅσο καί μέ τήν οἰκογένειά του, ἀπέστειλε τήν πιό κάτω συλλυπητήρια ἐπιστολή πρός τήν βαρυπενθοῦσα οἰκογένεια τοῦ ἀειμνήστου Άργυροῦ:

"Εὐγενεστάτη κα. Άννίτσα Άργυροῦ Στάκη, τά παιδιά καί τά ἐγγόνια της, Εἰς *Dunblane* Σκωτίας.

Λονδῖνο,28 Αὐγούστου 2001.

Εὐγενεστάτη καί ἀγαπητή μας κα. Ἀννίτσα, παιδιά, ἐγγόνια καί λοιποί ὁμογενεῖς,

Μέ πολλή θλίψη πληροφορηθήκαμε τόν θά-

νατο τοῦ προσφιλοῦς σας συζύγου καί πατέρα καί παπποῦ καί σ' ἐμᾶς λίαν άναπητοῦ όμογενοῦς καί σπουδαίου φίλου, TOŪ **ἀειμνήστου** Άργυροῦ Στάκη, Γι' αὐτό ἀπευθύνουμε τήν παρούσα, γιά νά ἐκφράσουμε τά θερμά μας συλλυπητήρια καί νά συμμεριστούμε κατ' ἄνθρωπο τόν πόνο καί τή θλίψη καί τό προσωπικό, καθώς καί τῆς

οἰκογενείας σας βαρύτατο πένθος.

Τόν ἀείμνηστο Ἀργυρό (ὅπως κι ἐσᾶς) εἴχαμε τήν ἐξαιρετική τύχη νά γνωρίσουμε καί νά συνδεθοῦμε μαζί του μέ φιλία γιά πολλά τώρα χρόνια ἀπό τότε πού ἤλθαμε στό Λονδῖνο. Ὑπῆρξε γιά μᾶς, ἀλλά καί γιά ὁλόκληρη τήν Ὁμογένεια καί ὅλους ὅσοι τόν γνώρισαν, μιά σπάνια καί ἐξαίρετη προσωπικότητα. Ἔντιμος, ἐργατικός, φιλογενής, ἄριστος σύζυγος, στοργικός πατέρας καί παροιμιώδης οἰκογενειάρχης.

Εἴστε πολύ τυχεροί πού ζήσατε μαζί του τόσα χρόνια καί συμμεριστήκαμε τόσο τίς ἄσκνές του προσπάθειες γιά νά δημιουργήσει ἔνα ἔργο πού παραμένει ὑπόδειγμα πρός μίμηση γιά τούς μεταγενεστέρους, ὅσο ἐπίσης καί τίς δόξες καί τιμές πού γνώρισε τόσο γιά τίς ἐπιτυχίες του, ὅσο κυρίως γιά τόν χαρακτήρα καί τήν ἀρχοντιά του. Ὁ Ἅγιος Θεός τόν ἀξίωσε νά βρεῖ στό πρόσῶπό σας τήν ἀξία καί ἀφοσιωμένη σύζυγο, καί ἀποκτήσατε ἕξι παιδιά, τά ὁποῖα εἰναι ἐγκατεστημένα στήν κοινωνία μέ τιμή καί ἀξιοπρέπεια.

Έσεῖς δέ τά παιδιά του, ἀγαπητοί μας Αλέξανδρε, Ρένα, Νίκη, Ρίδη, Στάσια καί Εὐρο εἰστε τυχεροί πού εἰστε παιδιά τέτοιων καλῶν γονέων, ὅπως ἤταν ὁ ἀείμνηστος πατέρας σας Άργυρός καί ἡ καλή μητέρα σας, ἡ ὁποία μαζί σας, ὅπως καί μέ τά ἐγγόνια της καί τούς λοιπούς συγγενεῖς καί φίλους, μοιράζεται τόν πόνο γιά τήν ἀποχώρηση τοῦ πατέρα σας ἀπό τήν σκηνή τούτου τοῦ κόσμου.

Τώρα ὁ Κύριος τόν ἐκάλεσε κοντά Του γιά νά τόν ἀναπαύσει ἀπό τούς κόπους τούτης τῆς ζωῆς κι ἐσεῖς καί τά παιδιά σας ἀπορφανιστήκατε ἀπό τή δυναμική καί χαριτωμένη φυσική του παρουσία. Γι' αὐτό νά εὐχαριστήσετε τό Θεό γιά τή ζωή καί τήν ἀγάπη καί τήν στοργή καί πατρική φροντίδα πού σᾶς προσέφερε στό χρόνο τῆς ζωῆς του καί νά Τόν παρακαλέσετε νά τόν δεχθεῖ καί νά τόν ἀναπαύσει μέ τούς 'Αγίους καί τούς φίλους Του. Νά εἴστε εὐγνώμονες πρός τόν "Αγιο Θεό πού σᾶς ἀξίωσε νά ζήσετε μαζί καί κοντά στόν ἀείμνηστο 'Αργυρό γιά ὁλόκληρες δεκαετίες.

Νά προσεύχεστε δέ ὅπως ὁ Κύριος χαρίζει σέ ὅλους σας ὑγεία καί χρόνια πολλά γιά νά τόν θυμᾶστε καί νά τιμᾶτε τό ὄνομά του κι ἐσεῖς, τά παιδιά καί τά ἐγγόνια του, νά συνεχίσετε τίς μεγάλες ὑποθῆκες πού σᾶς ἄφησε σάν ἱερή κληρονομιά.

Ό Σέρ 'Αργυρός Στάκης καί ό Γεώργιος Παπανδρέου ( 'Υπουργός 'Εξωτερικῶν τῆς 'Ελλάδος), στό ἐπίσημο δεῖπνο γιά τά 75χρονα τῆς 'Αρχιεπισκοπῆς Θυατείρων καί Μ. Βρετανίας (1993).

Προσεύχομαι γιά σᾶς ὅλους καί ἰδιαίτερα σᾶς σκέπτομαι τοῦτες τίς μέρες τοῦ προσωπικοῦ καί οἰκογενειακοῦ σας πένθους καί διατελῶμετά πολλῆς ἐν Κυρίω ἀγάπης καί εὐχῶν.

Στόν ἀείμνηστο Άργυρό Στάκη αἰωνία ἡ μνήμη".

### 'Ο 'Αρχιμανδίτης τοῦ Οἰκουμενικοῦ Θρόνου ΛΕΟΝΤΙΟΣ ΑΡΙΣΤΟΤΕΛΟΥΣ

ΟΜΟΓΕΝΕΙΑΚΑ ΠΕΝΘΗ

Τό βράδυ τῆς Τετάρτης, 5 Δεκεμβρίου 2001, άπεβίωσε στό Νοσοκομεῖο Whittington τοῦ Βορείου Λονδίνου (Archway) ὁ Άρχιμανδρίτης τοῦ Οἰκουμενικοῦ Θρόνου, καί ἐπί 34 συναπτά ἔτη Ἱερατικῶς Προϊστάμενος τῆς Κοινότητος Άγίου Ἰωάννου Βαπτιστοῦ Βορείου Λονδίνου, Λεόντιος Άριστοτέλους, ἀπό ἐσωτερική αἰμορραγία ἔλκους τοῦ στομάγου.

Σημειωτέον ὅτι στό ἐν λόγω Νοσοκομεῖο εἶχε ἀρχικά εἰσαχθεῖ τή Δευτέρα, 29 Ὁκτωβρίου 2001, ὅπου καί παρέμεινε γιά τρεῖς περίπου ἑβδομάδες, ὁπότε ὑπεβλήθη σέ ἀφαίρεση ὑγρῶν στομάχου, ἐπέστρεψε δέ στό διαμέρισμά του παρόλο πού οἰ γιατροί είχαν διαγνώσει καρκῖνο στό πάγκρεας. Στό διαμέρισμά του παρέμεινε μέχρι τήν Τρίτη ἀπόγευμα, 4 Δεκεμβρίου 2001, ὁπότε λόγω τῆς ξαφνικῆς ἐπιδείνωσης τῆς ὑγείας του μετεφέρθη, ἐσπευσμένα τή φορά αὐτή, καί πάλιν στό ίδιο Νοσοκομεῖο, οἱ δέ γιατροί τελικά διαπίστωσαν βαρείας μορφῆς ἔλκος τοῦ στομάχου - ἀλλά ἤταν πλέον ἀργά. Τό μοιραῖο ἑπῆλθε 24 ὡρες ἀργότερα, παρόλο πού ὁ ἀσθενής διατήρησε πλήρη διαύγεια πνεύματος μέχρι μιά περίπου ὧρα πρίν ἀρχίσει ὁ ἐπιθανάτιος ρόγχος. Ξεψύχησε στίς ἐφτά καί τέταρτο τό βράδυ.

Ό Άρχιμανδρίτης Λεόντιος (κατά κόσμον Ἡρακλῆς) Άριστοτέλους γεννήθηκε στό χωριό Μηλικούρι τῆς Κύπρου στίς 17 Δεκεμβρίου 1930. Μετά τήν ἀποφοίτησή του ἀπό τό ἐκεῖ Δημοτικό Σχολεῖο μπῆκε σέ ἡλικία ἔντεκα χρονῶν ὡς Δόκιμος στήν Ἱερὰ Μονή Κύκκου καί στή συνέχεια ἐκάρη Μοναχός ἀπό τόν τότε Ἡγούμενο τῆς Μονῆς Χρυσόστομο. Άκολούθως ἐστάλη ἀπό τή Μονή καί φοίτησε στή Σχολή Σιλβέστρου στή Μόρφου, ἀπό ὅπου ἐκλήθη ἀπό τόν Ἀρχιεπίσκοπο Μακάριο Γ΄ καί ἐστάλη στήν Ἀθήνα γιά νά ἐκπαιδευθεῖ στήν τυπογραφία ἐπί ὀχτώ μῆνες.

Έπιστρέψας στήν Κύπρο ἐργάστηκε ἐπί ἔνα ἔτος στό νεοϊδρυθέν Τυπογραφεῖο τῆς Ἀρχιεπισκοπῆς. Στίς 29 Αὐγούστου 1954 χειροτονήθηκε Διάκονος (μετονομασθείς Ἡρακλείδιος) ἀπό τόν Μακάριο στό χωριό Κόρνος καί στή συνέχεια μετέβη στή Θεσσαλονίκη ὅπου μετά τή συμπλήρωση των Γυμνασιακῶν του σπουδῶν γράφτηκε στή Θεολογική Σχολή τοῦ ἐκεῖ Ἡριστοτελείου Πανεπιστημίου ἐνῶ ταυτόχρονα ὑπηρετοῦσε ὡς Διάκονος, ἐνταχθείς στόν Κλῆρο τῆς Ἱερᾶς Μητρόπολης Θεσσαλονίκης, προκειμένου νά ἐξασφαλίζει τά πρός τό ζεῖν, Ἔτσι ἄλλωστε εἴχαν κάνει καί οἱ πλεῖστοι ἐκ Κύπρου ἱερωμένοι φοιτητές τῶν Πανεπιστημίων Ἡθηνῶν καί

Θεσσαλονίκης (γιά πρόχειρο παρά- δειγμα οἱ μετέπειτα Άρχιεπίσκοποι Κύπρου Μακάριος καί Θυατείρων Γρηγόριος πού ὑπηρέτη σαν σάν διάκονοι σέ Ναούς στήν Άθήναι.

Στό μεταξύ, ἐπιστρέψας γιά λίγο στήν Κύπρο, χειροτονήθηκε, καί πάλιν ἀπό τόν Άρχιεπίσκοπο Μακάριο, σέ Πρεσβύτερο, στίς 24 Ἰουνίου 1962, στόν Ἄγ. Νικόλαο Στέγης, ἐξακολούθησε ὅμως νά ὑπηρετεῖ, ὡς Ἐφημέριος τώρα, στόν Ἱερό Ναό τοῦ Ἁγίου Νικολάου τῆς Κ ϙ,ι ν ὁ τ η τ ο ς ὡς γι ελ ο χ ω ρ ί ο υ Θεσσαλονίκης. Στό

χωριό αὐτό, μετά ἀπό χρόνια, ὁ Λεόντιος ἔκτισε ώραῖο σπίτι μέ σκοπό, ὅπως ἤλπιζε, νά διέλθει τά τελευταῖα χρόνια τῆς ζωῆς του.

Μετά τήν ἀποπεράτωση τῶν Πανεπιστημιακῶν του σπουδών (πῆρε τό Πτυχίο Θεολογίας στίς 25 Φεβρουαρίου 1967), ὁ Ἱερομόναχος Ἡρακλείδιος ύπέβαλε, στίς 23 Αὐγούστου 1967, πρός τήν Ίερά Μητρόπολη Θεσσσαλονίκης τήν παραίτησή του ώς Έφημέριος τοῦ Ναοῦ Άγίου Νικολάου τῆς Κοινότητος Άγγελοχωρίου Θεσσαλονίκης, ἔλαβε δέ κανονικό ἀπολυτήριο ἀπό τόν Μητροπολίτη Θεσσαλονίκης Παντελεήμονα στίς 28 Αὐγούστου 1967. Μετά ἀπό αὐτό, ἦλθε στό Λονδῖνο στίς 20 Σεπτεμβρίου 1967, έντάχθηκε δέ στόν Κλῆρο τῆς Μητροπόλεως, τότε, Θυατείρων τήν 1η 'Οκτωβρίου 1967, έφτά δέ ἡμέρες άργότερα ὑπέβαλε ἰδιόχειρη αἴτηση πρός τόν ἀείμνηστο Μητροπολίτη Άθηναγόρα Κοκκινάκη γιά διορισμό του σέ κάποια Κοινότητα τῆς Μητροπόλεως Θυατείρων.

Πράγματι, ὁ Ἀθηναγόρας τοῦ ἀπάντησε στίς 16 Ὁ Κτωβρίου 1967, διορίζοντάς τον ὡς Ἱερατικῶς Προϊστάμενο τοῦ Ναοῦ Ἁγίου Ἰωάννου τοῦ Β ππιστοῦ στήν περιοχή Caledonian τοῦ Βορείου Λονδίνου σέ διαδοχή τοῦ παραιτηθέντος Άρχιμανδρίτου Νικηφόρου Κυκκώτη (ὁ ὁποῖος προσελήφθη στόν Ναό τῶν Ἁγίων Πάντων Λονδίνου). Στόν Ναό αὐτό ὑπηρέτησε μέχρι τό τέλος τῆς δεκαετίας τοῦ 1970 ὁπότε ἐξευρέθη ὁ νέος Ναός στήν Wightman Road τοῦ Harringey, ὅπου καί μετεφέρθη τόσο ὁ Λεόντιος (εἶχε μετονομασθεῖ ἀπό Ἡρακλείδιος ἀπό τόν Μητροπολίτη Ἀθηναγόρα ὅταν τοῦ ἀπεδόθη τό ὀφφίκιο τοῦ Ἀρχιμανδρίτη), ὅσο καί ἡ Κοινότητα τοῦ Ἁγίου Ἰωάννου Βαπτιστοῦ, ἐνῶ ἡ παλαιά Κοινότητα μετονομάσθηκε σέ "Ἁγίων Ἁντωνίου καί Ἰωάννου Βαπτιστοῦ".

Τό οἴκημα ὅμως τοῦ νέου Ναοῦ βρισκόταν σέ ἀθλιωτάτη κατάσταση - πραγματικό ἐρείπιο, ἀλλά χάρη στήν ἐργατικότητα, τήν τιμιότητα καί τήν πλήρη ἀφοσίωση τοῦ Λεοντίου στό ὑπεύθυνο ἔργο πού τοῦ ἐμπιστευόταν ἡ Άρχιεπισκοπή Θυατείρων καί Μ. Βρετανίας, ἀλλά ἐπίσης χάρη στούς στενούς καί ἀξιόλογους συνεργάτες του καί προπάντων τόν τότε Πρόεδρο τοῦ Ἐκκλησιαστικοῦ Συμβουλίου Χαράλαμπο Κυριακίδη καί τό λοιπό Συμβούλιο τοῦ Ναοῦ, ὅπως ἐπίσης χάρη σέ γενναιόδωρες εἰσφορές φιλοχρίστων καί φιλογενῶν ὁμογενῶν, τό πρώην ἐρείπιο μετατράπηκε σέ περικαλλῆ οἶκο Θεοῦ. Παράλληλα δέ κατορθώθη καί ἡ ἑξασφάλιση τῶν παραπλεύρως τοῦ Ναοῦ κτιρίων - δηλαδή τῆς μεγάλης αἴθουσας

δεξιώσεων καί τῆς οἰκίας χρησιμοποιείται τόσο ώς κατοικία TOÜ Ίερατικώς Προϊσταμένου τοῦ Ναοῦ, ὅσο κυρίως ώς σχολικό κτίριο γιά τίς ἑκατοντάδες τῶν παιδιῶν πού φοιτοῦν στό ὁμώνυμο Έλληνικό Σχολεῖο τῆς Κοινότητος.

Καί στό σημεῖο αὐτό ὀφείλουμε νά τονίσουμε τή σημασία πού ἀπέδιδε ὁ Λεόντιος στήν κανονική καί ὁπωσδήποτε ἀποδοτική λειτουργία τοῦ Ἑλληνικοῦ Σχολείου. Αεικίνητος, ἀκούραστος, παρακολουθοῦσε μέ ἀνύ-



Ό Χάρης Μεττῆς συνεργάζεται με τόν 'Αρχιμανδρίτη Λεόντιο 'Αριστοτέλους ἀναφορικά με τό ίστορικό τῆς Κοινότητος 'Αγίου 'Ιωάννου Βαιπιστῆ.

στακτο ἐνδιαφέρον τήν πρόοδο τοῦ Σχολείου, ἤξερε δέ τό κάθε παιδί μέ τ' ὄνομά του, τήν οἰκογενειακή και οἰκονομική του κατάσταση καί φρόντιζε ώστε οἰ δάσκαλοι νά ἐπιδεικνύουν ὅχι μόνο προσήλωση στό καθῆκον τους, ἀλλά κι εὐγένεια καί κατανόηση γιά τίς ἀνάγκες καί τά προβλήματα τῶν μαθητῶν καί μαθητριῶν τους. Γί' αὐτό ἄλλωστε κι ἔχαιρε τέτοιας ἐκτίμησης ἀπό γονεῖς καί παιδιά, ἀλλά καί ἀπό τό διδακτικό του προσωπικό. Καί ἡ ἀπόδειξη φάνηκε τόσο κατά τή διάρκεια τῆς ἀσθενείας του, ὄσο κυρίως τήν ἡμέρα τῆς κηδείας του, ὅταν ὁ Ναός καί οὶ γύρω χῶροι εἶχαν κατακλυστεῖ ἀπό βαρυπενθοῦντα πλήθη ἑπωνύμων καί ἀνωνύμων ἐνοριτῶν του πού εἶχαν ἕλθει γιά νά ἀποδώσουν τό ὕστατο "χαῖρε" στόν "πατέρα καί στυλοβάτη τῆς Κοινότητός τους".

Ο Άρχιμ. Λεόντιος άνῆκε σέ πολυμελῆ οἰκογένεια - όκτώ παιδιά. Άπ' αὐτά βρίσκονται σήμερα στή ζωή ὁ άδελφός του, Κύριλλος, πού είναι μοναχός στήν Ίερά Μονή του Κύκκου, κι ἕνας ἄλλος ἀδερφός καί τρεῖς άδερφές, ή τελευταία μάλιστα ἀπό αὐτές, ή Πηνελόπη, και ὁ σύζυγός της Άνδρέας Μιχαήλ, βρίσκονταν παρά τό πλευρό του καθ' ὅλη τή διάρκεια τῆς ἀσθενείας του. Καί ὄχι μόνο αὐτοί. Ἐκεῖνος πού πραγματικά συμπαραστάθηκε στόν άσθενοῦντα Λεόντιο ήταν ὁ Πρόεδρος τῆς Σχολικῆς Έφορείας τῆς Κοινότητος, Άνδρέας Ίωάννου, ὁ ὁποῖος καί γνώριζε τά πάντα σχετικά μέ τήν ἐπιδείνωση τῆς ἀσθένειας, έπειδή αὐτός ἦταν πού τόν μετέφερε στό Νοσοκομεῖο καί τόν ἐπισκεπτόταν πολλές φορές τήν ἡμέρα. Στήν πραγματικότητα μάλιστα ὁ Λεόντιος ξεψύχησε στά χέρια τοῦ Ἀνδρέα Ἰωάννου, ὁ ὁποῖος καί τόν θρήνησε σάν πολύ στενό του συγγενή.

Έκατοντάδες, ἐπίσης, γνωστοί καί φίλοι, ἀλλά καί τό πολυπληθές ἐκκλησίασμα τοῦ Ἱεροῦ Ναοῦ Ἁγίου Ίωάννου Βαπτιστοῦ, εἶχαν σχηματίσει οὐρές στό Νοσοκομεῖο καί στήν Ἐκκλησία γιά νά τοῦ εὐχηθοῦν ταχεία ἀνάρρωση. Ὁ ἴδιος, μάλιστα, πιστεύοντας ὅτι τό κακό εἴχε παρέλθει, ἔστειλε μιά ἑβδομάδα πρίν ἀπό τό θάνατό του μακράν εὐχαριστήρια ἐπιστολή, στίς παροικιακές έφημερίδες, πρός ὅλους, ὅσοι εἶχαν έκδηλώσει αίσθήματα άγάπης πρός τό πρόσωπό του. "Όταν δέ ἡ ἀγγελία τοῦ θανάτου του ἔγινε γνωστή, ένας γενικός θρήνος ξέσπασε τό πρωΐ στό Ναό στή διάρκεια τῆς Θείας Λειτουργίας τῆς Έορτῆς τοῦ Άγίου Νικολάου, στό τέλος τῆς ὁποίας ἔγινε Τρισάγιο, μέ τήν παρουσία τῶν παιδιῶν καί τοῦ διδακτικοῦ προσωπικοῦ τοῦ Σχολείου, ἀλλά καί πολλῶν γονιῶν καί φίλων τοῦ μεταστάντος. Σέ ἕνδειξη μάλιστα σεβασμοῦ πρός τή μνήμη του, ἡ Σχολική Ἑφορεία τῆς Κοινότητος άπεφάσισε τή ματαίωση τῆς προγραμματισθείσης Χριστουγεννιάτικης Έορτῆς, ἀλλά καί τή διακοπή τῶν μαθημάτων γιά δύο έδομάδες.

Ή κηδεία του ἔγινε προεξάρχοντος τοῦ Σεβασμιωτάτου Άρχιεπισκόπου Θυατείρων καί Μ. Βρετανίας κ.κ. Γρηγορίου συμπαραστατουμένου ἀπό τούς Έπισκόπους Κυανέων κ. Χρυσόστομο, Τελμησσού κ. Χριστοφόρο, Τροπαίου κ. Άθανάσιο, καί Ναζιανζοῦ κ. Θεοδώρητο, παρισταμένου δέ καί τοῦ ἀσθενοῦντος Έπισκόπου Ζηνουπόλεως Άριστάρχου, ὅπως ἐπίσης καί ὅλων σχεδόν τῶν κληρικών του Μείζονος Λονδίνου, άλλά καί ἄλλων πόλεων. Έπιμνημόσυνους δέ λόγους ἐκφώνησαν ὁ Σεβασμιώτατος Άρχιεπίσκοπος, ὁ Έφημέριος τοῦ Ναοῦ π. Άνδρέας Χατζησαββῆς, ὁ Πρόεδρος καί ὁ Έπίτιμος Πρόεδρος τῆς Κοινότητος κ.κ. Γεώργιος Καλλῆς καί Χαράλαμπος Κυριακίδης, ἡ Πρόεδρος τῆς Βοηθητικής Άδελφότητος κα. Γεωργία Άναστασίου, δύο ἀνήψια τοῦ Λεοντίου, καί ὁ Χάρης Μεττῆς ἐκ μέρους τῆς Σχολικῆς Ἐφορείας και τοῦ Διδακτικοῦ Προσωπικού του Σχολείου της Κοινότητος, ὁ ὁποῖος είπε τά έξης:

"Άν ήταν ποτέ δυνατό νά ρωτοῦσε κανείς τόν προκείμενο καί πολύκλαυτο νεκρό, γιά τόν ὁποῖο συγκεντρωθήκαμε όλοι ἐμεῖς ἐδῶ σήμερα γιά νά τοῦ ἀποτίσουμε τό ὕστατο χαῖρε, ἄν θά ἤθελε νά τοῦ γίνει μιά τέτοια πολυάνθρωπη καί μεγαλοπρεπής κηδεία, ἀσφαλῶς ἡ ἀπάντησή του θά ἤταν κατηγορηματικά ἀρνητική. Γιατί ὁ ἀείμνηστος Άρχιμανδρίτης Λεόντιος Άριστοτέλους, ὁ ὁποῖος μᾶς ἔφυγε τόσο πρόωρα, ἀπέφευγε συστηματικά τήν ἐπίδειξη. Καί τοῦτο γιατί ὑτηῆρξε σέ ὅλη του τή ζωή ταπεινόφρων ὡς ἱερομόναχος, καί πίστευε ἀκράδαντα καί μονολιθικά

ότι μόνο τά ἔργα τά δημιουργικά ὀφείλει ἔνας κληρικός νά ἐπιδιώκει, νά καλλιεργεῖ καί νά φέρει σέ αἴσιο πέρας, καί ὄχι νά προβάλλει τό δικό του ὄνομα.

Εἴχα τήν ἐξαιρετική εὔνοια τῆς τύχης νά τόν γνωρίσω καί νά συνργαστώ μαζί του γιά πολλά χρόνια. Καί ὁμολογῶ ὅτι τήν ὥρα τοῦ καθήκοντος καί τῆς δουλειᾶς ὑπῆρξε πάντοτε καί χωρίς ἐξαίρεση αὐστηρός, ἀπαιτητικός, ἀδέκαστος. Κι ἔδινε πρῶτος αὐτός τό παράδειγμα. Όλοι δέ, ὅσοι ἐργαστήκαμε μαζί του - οὶ κληρικοί, οἱ ἐπίτροποι, οἱ δάσκαλοι καί γενικά ἑμεῖς πού εἴχαμε ἀναλάβει - μέ τίς δικές του πάντοτε εὐλογίες καί καθοδήγηση - κάποια ὑπεύθυνη θέση στήν Κοινότητα, θά θυμούμαστε πάντοτε τήν ἀκρίβεια, ἀλλά καί τό ἀκριβοδίκαιο τῶν ἀπαιτήσεών του ἀπό ὅλους μας.

Άλοίμονό μας ἄν ἀργούσαμε νά μποῦμε στήν τάξη, ἤ νά ρθοῦμε στήν ὥρα μας στό σχολεῖο: "Τί θά γίνουν μόνα τους τά παιδιά;", μᾶς φώναζε. Καί τό πρόσωπό του ἔδειχνε πραγματική ἀγωνία γιά τό ἐνδεχόμενο ἀτυχήματος. Καί ὑπῆρξε πάντοτε ἀεικίνητος, ἀκούραστος, ἐνεργητικός καί τά παρακολουθοῦσε ὅλα μέ ἀνύστακτο μάτι, ἀκόμη καί ὅταν βρισκόταν στίς τελευταῖες στιγμές τῆς ζωῆς του.

Καί δέν τά ἕκανε αὐτά γιά νά δείξει πώς ἤτανε τ' ἀφεντικό. Τά ἕκανε γιατί ἀγαποῦσε μέχρι θανάτου καί φρόντιζε γιά τήν προκοπή καί τήν πρόοδο τῆς Κοινότητάς του, ἡ ὁποία ὑπῆρξε γι' αὐτόν τό σπίτι του, ἡ οἰκογένειά του, τό ἄπαντο στη ζωή του. Μιά Κοινότητα, πού τήν παρέλαβε, πρίν 34 χρόνια, σχεδόν ἀνύπαρκτη καί τἡν ἀνύψωσε σέ μιά ἀπό τίς δυναμικότερες καί τίς πολυανθρωπότερες τῆς Άρχιεπισκοπῆς μας. Καί, ὅπως στήν εὐαγγελική παραβολή τῶν τριῶν ταλάντων, τό ἔνα τάλαντο, τό όποῖο είχε προσφερθεῖ γιά τήν ἴδρυσή της ἀπό τήν ἀγάπη τῶν Χριστιανῶν, ὁ ἀείμνηστος Λεόντιος, συγκεντρώνοντας γύρω του συνεργάτες μέ ζῆλο καί ἀφοσίωση, τό πολλαπλασίασε κι ἔτσι κατόρθωσε νά δημιουργήσει ἕνα ἔργο ἀξιοζήλευτο, ἀνεκτίμητης ἀξίας καί ἀξιομίμητο, γιά τό ὁποῖο δικαιολογημένα ὑπερηφανευόταν παντοῦ καί πάντοτε.

Καί δέν μιλῶ μόνο γιά τόν περικαλλῆ αὐτό Ναό καί τούς παραπλησίους χώρους, τά όποῖα ἦταν ἐρείπια καί τά μετέτρεψε ἕτσι ὅπως τά βλέπουμε καί τά θαυμάζουμε όλοι μας. Άλλά μιλῶ καί γιά τό Έλληνικό μας Σχολείο, τό όποιο φρόντιζε καί παρακολουθούσε τήν πρόοδό του νυχθημερόν καί μέ πηγαΐα και άστείρευτη άγάπη καί άφοσίωση άπό τήν πρώτη στιγμή τῆς ἵδρυσής του. Εἶναι δέ ἐκ μέρους τῆς Σχολικῆς Έφορείας καί του διδακτικού προσωπικού του Σχολείου μας πού ἀπευθύνω κι ἐγώ μέ τή σειρά μου τόν ὕστατο αὐτό χαιρετισμό στόν ἀείμνηστο Λεόντιο τώρα πού μᾶς φεύγει γιά τό ἄνευ ἐπιστροφῆς αἰώνιό του ταξίδι. Προσεύχομαι δέ κι έγώ μαζί μέ όλους σας όπως ὁ Πανάγαθος Θεός τόν κατατάξει ένθα οἱ δίκαιοι άναπαύονται γιατί Τόν έχει διακονήσει μέ ἱερατική εὐσέβεια κι εὐλάβεια, μέ βαθύτατη πίστη καί ἀνεξάντλητη ἀφοσίωση σέ ὅλη του τή ζωή καί ὡς λειτουργός Του στήν Άγία Τράπεζα, ἀλλά καί ὡς θεματοφύλακας τῶν ἐντολῶν Του στήν ὑπηρεσία τῆς Όρθοδοξίας καί τῶν συνανθρώπων μας.

Καί αὐτό ἀποδεικνύεται καί ἀπό τό πληθος τῶν πιστῶν πού ήρθαμε σήμερα ἐδῶ βαρυπενθοῦντες γιά νά τιμήσουμε τή μνήμη του - τ' ἀδέλφια του καί οἱ συγγενεῖς του, ὁ ᾿Αρχιεπίσκοπος, οἱ Ἐπίσκοποι, ὁ ἱερός Κληρος, ἡ "Υπατη 'Αρμοστής τῆς Κύπρου καί ἐκπρόσωποι τῆς Πρεσβείας τῆς Ἑλλάδος, οἱ δάσκαλοι, μαθητές καί μαθήτριες τοῦ Σχολείου μας, ἀλλά καί ἐκατοντάδες ἄλλοι ἐπώνυμοι καί ἀνώνυμοι ὀμογενεῖς ἀπό ὅλα τά σημεῖα τοῦ Μείζονος Λονδίνου. "Όλοι μας, χωρίς ἐξαίρεση, νοιώθουμε βαθύτατη θλίψη γιατί μᾶς ἐγκατέλειψες τόσο πρόωρα, πάτερ Λεόντιε, ἀλλά ταυτόχρονα ἔνα αἴσθημα εὐχαριστίας στό πρόσωπό σου ἐπειδή ἔχεις ἀφήσει στό σύντομο αὐτό πέρασμά ἀθάνατο. Καί σὲ εὐγνωμονοῦμε γι ἀὐτό.

Αίωνία σου ή μνήμη, φίλτατέ μας Λεόντιε.

Χάρης Μεττῆς

### PATRIARCHAL PROCLAMATION ON THE NATIVITY OF CHRIST

Prot. No. 967

"And she gave birth to her first born son, and wrapped him in swaddling clothes and laid him in a manger" (Luke 2,7)

The greatest event in the history of the universe, the Incarnation of the Son of God, was accomplished almost imperceptibly. As the sacred hymnographer says in addressing the Lord, "Unnoticed, you were born in a cave."

Truly, the Incarnate Word of God was born from the Virgin Maiden within a cave in Bethlehem during a silent night, like all the other nights. He was wrapped in swaddling clothes like all the infants and was placed in the manger of the animals as an indication of His extreme humility.

At a certain moment the angel of the Lord appeared and declared to the vigilant shepherds that "today a Saviour was born to you, who is Christ the Lord" (Luke 2,11). And suddenly a multitude of the heavenly host appeared praising God, but after a little while all these angels departed to heaven and the silence of the night succeeded once again the short-lived doxology of the angels.

In this way, the greatest event of the ages, God's becoming man, was covered by silence. It was announced, revealed, and silenced. Out of the millions of human beings that were alive at the time of the birth of Christ, only a few shepherds were informed about it.

God, then, does not project His saving work. He does not impose His presence in human hearts or in human lives. The great mystery of the divine dispensation is operative, by and large, internally and mystically. At the same time, our most essential work, the work of our appropriation of the grace of God, which sanctifies our hearts, is also mystically accomplished in us, as if in another cave.

Undoubtedly all apparent good works are useful and praiseworthy. The Lord Himself recommends to us that our light should shine before our fellow human beings, that they may see our good works and glorify our Father who is in heaven (cf. Matt. 5,16). The Apostle Paul also recommends that we learn "to lead in good works for meeting necessary needs, that we may not be fruitless" (Tit. 3,14).

Man's most serious and important work, however, is his sanctification, which is accomplished through the grace of God, the observance of the divine commandments and through inconspicuous internal

work, aimed at the purification of our inner life from every evil thought.

Pursue peace with all, and sanctification, without which no one can see the Lord, the Apostle recommends. And he also adds the two fundamental elements for our sanctification. Take care lest you find yourselves far from the grace of God, and that you let no root of bitterness exist in you, which may grow and cause disturbances whereby many may be polluted (cf. Heb. 12, 14-15).

All of us, the faithful, desire that our heart becomes the new cave where Christ is received, so that we may be reborn. What is required for this to be done, beyond our apparent good works, is the invisible work of the purification of our heart from every tumult and bitterness, from evil memories and vain imaginations, so that the grace of God may come to sanctify it and Christ may find it appropriate to dwell within us. There, in the purified cave of the heart of each of us the mystery will be accomplished, on account of which Christ was born in the cave of Bethlehem.

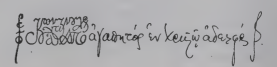
Our existence will be sanctified and deified, and we shall be reborn in the Holy Spirit. In this way, reborn and renewed, we shall partake of the whole life of Christ from His birth to His crucifixion and His subsequent resurrection and ascension into heaven.

Keeping this in mind, let us celebrate, in the words of St. Gregory the Theologian, "not in a festive but in a godly manner, not in a wordly but in a transcendent manner, not for what are ours but for what are of the One who is ours, that is, those of the Master..., not for those of creation but for those of re-creation" (PG 36:316A-B).

May we all become worthy to see Christ being born and received properly within our hearts. Then, we shall celebrate in a godly manner the joyous feast of the invisible birth of Christ through our wholehearted participation in the welcome extended to Him in the world.

The grace and rich mercy of Him, who was born in Bethlehem and was laid in a manger, Christ our Lord and God, be with you. Amen!

At the Phanar, Christmas 2001



### **CHRISTMAS ENCYCLICAL**

OF HIS EMINENCE ARCHBISHOP GREGORIOS OF THYATEIRA AND GREAT BRITAIN

Dearly Beloved Fellow-workers and Brethren in Christ,

Christmas has arrived once again to remind us of the Divine Love and Charity towards the human race, thereby to renew our confidence in God and make us better cultivate and deepen our relations with Him Who "bowed the heavens and came down" (Ps. 17:10) and Who "through Himself made purification of sins, sat down on the right hand of the Majesty on high" and Whom God "appointed heir of all things, through Whom He made the ages" (Hebr. 1:3 & 2). In His love towards mankind, Christ took on human flesh so as to sanctify it and raise it to the heavens and to make it God-like according to His great mercy.

This feast and festal celebration is observed and celebrated throughout the Christian world, regardlesss of dogma, colour or culture. Let us therefore thank and praise the Cause of this joy and together with the poet repeat: Christ is born, give glory! Christ comes from heaven, go to meet Him! Christ is upon earth, be exalted! Sing to the Lord all the earth; and all you peoples raise the hymn with joy, for He has been glorified (Canon of Christmas). The Birth of Christ is an event affecting the whole of humanity which took place but once through the Son and Word of God in order to restore peace and bridge the abyss which separated man from God, the created from the Creator and Maker of the world, visible and invisible. Forcefully and with authority St. Paul writes, with reference to explaining the mystery of our Salvation in Christ Jesus: "And He came and preached peace to you that were far off, and peace to those who were near: for through Him we have our access in one Spirit to the Father. So then you are no longer strangers and sojourners, but you are fellow-citizens with the saints, and members of the household of God, being built on the foundation of the apostles and prophets, Christ Jesus Himself being the chief corner stone" (Ephes. 2:17-20).

As a result, however much the devil and the various agents he calls upon from time to time try, they will never be able to change the course of history, the history of Christ, which was written through His personal "abasement" (kenosis), His supreme humility and sacrifice on Calvary. We, as Christians, believe in the uniqueness of man, who was created in the image and likeness of God and confirmed with the Incarnation and Crucifixion of Christ, about which the written and unwritten tradition of the Church speaks so clearly and firmly. It is this glory, joy and grace which all we Christians - in every corner of the globe - celebrate again. Of this, with justification St. John Chrysostom joyfully writes: "What the Patriarchs were in labour with, what the Prophets foretold, what the Just longed to see, has come to pass and reached its fulfilment today: 'God has appeared through the flesh and lived among men' (cf. Baruch 3:38). Let us therefore rejoice and be glad, beloved. For if John, while in his mother's womb, leaped for joy when Mary visited Elisabeth, how much more should we, when we see, not Mary, but our Saviour Himself, Who was born today, leap for joy and be glad, marvel and be amazed at the greatness of God's dispensation, that surpasses all thought" (St John Chrysostom, 'On the Day of Christ, our Saviour's Nativity' 1. PG.49:351).

However, despite the sacred atmosphere of these Holy Days, the entire world will this year celebrate in the shadow and grief of the events of Tuesday, 11th September 2001, the day when terrorism struck at New York, Washington and Pennsylvania in the United States of America. And, as has most characteristically been noted by specialists, from that time we have entered upon a new period in our lives, since it appears

that mankind had mistaken the purpose of life and for this reason the conviction and life of the whole of Mankind has been suddenly changed. It is true that Christians and indeed those who remain devoted to the letter and the spirit of the message of Christmas, are not intimidated, do not call into question the grace of God, do not question that Christ is the Prince of Peace and the Father of the age to come. For this reason, He will never leave "unattested" His presence and supreme authority over the events of this world. Since "where sin abounded, grace did abound (there) more exceedingly" (Rom. 5:20).

Having this in mind, my beloved Orthodox Christians, "let us hold fast our confession" (Hebr. 4:14) of Christmas and glorify the Cause of joy and hope Who fills the entire world with His Theanthropic presence. As Orthodox Christians and true children of the One, Holy, Catholic and Apostolic Church, the tradition of which is preserved by the Oecumenical Patriarchate of Constantinople (of which we are spiritual children), we have the obligation to cultivate the faith of Christmas and to treasure it with piety, prayer, regular attendance at church, fasting and charitable acts, virtue and humility and our active participation in our Orthodox Christian life and worship. For this reason we nurture continuously these characteristics by means of Education (through our Hellenic and Catechetical Schools), through our Associations and other bodies, through the protection and strengthening of the family and the giving of instruction and Christian teaching to our children. The establishment of Confessional Day Schools, such as that which has been founded in Croydon in Greater London, is imperative. It is essential that not only do we support this first confessional primary school and our other existing day schools, but that we establish other similar ones so that our children may be instructed in our traditions and culture.

The Sacred Archdiocese, in the context of its efforts to extend Christian and traditional education, has established an Ecclesiastical and Theological Seminary / Training Centre, in the classes of which clergy will be educated and lay leaders - both male and female - will be instructed in order to staff the churches and schools, to guide our children and young people and to support and oversee family ties, so that the generations to come will remain firm in our Orthodox Christian Faith and Tradition. We therefore invite you all to a spiritual crusade and ask your cooperation and support. Your prayers and assistance will ensure the success of the work of both Education and our Ecclesiastical Seminary. We entrust you and our diakonia and our life to the Incarnate Christ, Whose Birth "from the Holy Spirit and the Virgin Mary", which took place in the days of Augustus the monarch and Herod, King of Judea, we celebrate and honour at this time.

Therefore "Come, let us rejoice in the Lord, as we tell of the present mystery" (Vespers of Christmas) and filled with sacred joy let us request for ourselves and each other and for the whole world love, peace, harmony, success and every progress and sacred expectation that comes from our Lord Jesus Christ, Who was "secretly born in a cave" (Vespers of Christmas) and Whom the heavens proclaimed to the entire world and to Whom the Star led the Magi to adore Him and offer the gifts of their worship. To Him belong the majesty and the glory to the ages of ages. Amen.

Christmas 2001.

+ Aupaynis of Vintaine Ma Gut Bity

### WAR AND PEACE

Addresses by Bishop Athanasios of Tropaeou

A PRAYER AT ALEXANDRA PALACE ON THE OCCASION OF THE PEACE FESTIVAL ORGANISED BY THE HARINGEY PEACE ALLIANCE ON SATURDAY, 22ND SEPTEMBER 2001.

In the name of the Father and of the Son and of the Holy Spirit. Amen!

Thank you for inviting us to participate in the Peace Festival organised this week by the Haringey Peace Alliance. I come to you on behalf of all Greek Orthodox people, especially those living in the area of Haringey.

I greet you all, Your Worship, Honourable Members of Parliament, Leaders of the Council, Officers of the Police Force, Representatives of all Faiths, Distinguished Guests, Brothers and Sisters, in the name of God Almighty and I join with you in praying for the gift of peace, particularly during this first Week of Peace. Peace is a gift from God, a special gift from our risen Lord. It is unfortunate that we as human beings living already in the third millennium have not yet managed to make peace a reality in our world.

I therefore pray with you to the Lord God to grant peace in our hearts, peace in our minds, peace in our souls, peace in our actions, peace in our area of Wood Green and environs, peace among individuals, peace among employers and employees, peace among our young generation, peace within the families, peace among the members of all faiths, peace among our extended community, peace among our rulers, peace in our motherlands and peace among people all over the world.

O God we glorify You who have shown us the light. The angels glorify You in the highest and human-beings on earth. Let peace and goodwill prevail among men.

O Lord God enable us to live up to the gift of peace which you brought to us from heaven by your incarnation and visit to us.

O Lord God listen to our prayer, remember each one and all your servants who tragically lost their lives in America. Guide the decision-makers to always bear in mind whatever is beneficial for their people and establish a lasting peace throughout the world.

O Lord God lover of mankind forgive us our sins and heal all our infirmities. Teach us to live in peace and harmony.

Lord God enlighten the teachers to guide the children appropriately and lead them towards the true values and ethics which will help them grow up and mature properly.

Guide our young people and all of us to practise whatever things are true, whatever things are noble, whatever things are just, whatever things are pure, whatever things are lovely, whatever things are of good report. Guide them also to show compassion and understanding towards one another, towards our sick and elderly, towards the rich and poor, towards all our fellow men.

Lord God, enlighten our young people to discover the profound meaning of life and to work to make it a reality and to try to always be law-abiding citizens, to respect the police and everybody who cares for them and us to have a harmonious life.

Finally, let us ask the Prince of Peace to grant all of us peace and harmony.

May God bless this gathering, make our supplications fruitful and preserve peace to us all now and ever. Amen.

ADDRESS ON REMEMBRANCE SUNDAY AT THE ANGLICAN CHURCH OF ST MICHAEL, WOOD GREEN, ON 4TH NOVEMBER 2001.

Your Worship, Honourable Member of Parliament, Reverend Fathers, Ladies and Gentlemen,

First and foremost, may I take this opportunity to extend my sincere thanks to you, Father Colin Coppen, for asking me to say a few words today upon this notable occasion of Remembrance Sunday.

I thought it appropriate to speak on the Gospel of the Church. What is the Gospel of the Church? St Paul in his letter to the Galatians writes:

"But I make known to you, brethren, that the gospel which was preached by me is not according to man. For I neither received it from man, nor was I taught it, but it came through the revelation of Jesus Christ."

(Gal. 1:11-12)

Let us first of all comment on the meaning of the term Gospel, in Greek Evangelion. This word derives from the verb 'evangelizome'. Evangelizome derives from the preposition 'ev' - which means "well, good, etc.", and the word 'angelos' which, in English, means angel, messenger. These two words give us the verb 'evangelizome' - which means 'I announce; I preach; I declare good tidings'.

Nowadays, the word Evangelion means the teaching of Christ about our salvation. This teaching was recorded and delivered to us by the four Evangelists, i.e. the four people who wrote the Gospel, - Matthew, Mark, Luke and John. The Good News, the Evangelion, was revealed on earth over two thousand years ago. The word Evangelion up until then meant the joyful news. It also meant the reward which was given to the messenger of the joyful news. However, from the Incarnation of the Lord onwards the Gospel is our Lord Jesus Christ Himself. We have Christ in the written form in the Gospel, Christ painted on the icons, and Christ sacrificed in the bloodless sacrifice on the altar in the elements of bread and wine, which are consecrated by the Holy Spirit and thus become the Body and Blood of Christ.

Every Sunday and at each Divine Liturgy, the text read from the Gospel which is heard in Church is also called *Evangelion*. For this reason the faithful say: "I am going to Church to participate in the Holy Liturgy and listen to the Gospel." Through the Gospel, Jesus Christ speaks to man and invites him to come closer to Him. He invites him to accept salvation and labour to conquer it.

In accordance with the practice of the Orthodox Church, the Book of the Gospel is always laid on the Holy Altar. The celebrants, i.e. bishops and priests, collect it from the Holy Altar, open it and read it to their flock.

The icons are another source through which we are taught the Gospel. Saint Gregory the Theologian says: "The icons present the Gospel wide open in front of the eyes of the people." The icons present the events of the life of our Lord on earth, the events of the life of our Lady, scenes from the lives of the Apostles and generally scenes from the life and activity of the early Church. The Iconographers borrow their themes either from the Gospel, or the Acts of the Apostles, or the Epistles of the holy apostle Paul or the Book of Revelation, as well as from the Holy Tradition.

The twelve Apostles, as is known, lived close to Christ and were direct recipients of His life-giving Word. The apostle Paul, on the other hand, was informed of everything through an extraordinary manifestation and revelation, which, as he himself recounts, he received straight from Christ. This is the Gospel which the Apostle Paul taught, and this is the Gospel which he defended.

Now what is revelation? The first meaning of the term which we recall is the name of the last book of the Bible, the Book of Revelation. However, from a different point of view, revelation means manifestation, uncovering, announcement of secrets and especially divine mysteries. When, then, we talk about divine revelation we mean the sacraments and the divine truths of our salvation. The divine revelation is an extraordinary manifestation of divine truths. Thus, divine revelation proceeding from God, is not subject to the limits and constraints of earthly time and space.

Returning to our main theme of the Evangelion, we point out that every copy of the book of the Holy Gospel which is in Liturgical use is ornamented with the images of the four Evangelists, one in each corner. Let me remind you at this point that each Evangelist is presented with his own emblem.

Matthew the Evangelist is painted having next to him an angel or a young man. This symbolises the Incarnation of the Lord. Mark the Evangelist is painted having next to him a lion. The lion is known as the king of the animals. This denotes majesty as well as the royal office of the Lord. Luke the Evangelist is presented on his icons having next to him the head of a bull. The bull in the Old Testament was offered to God as an expiatory sacrifice. In our case, the "spotless calf" was sacrificed. The head of



the bull thus symbolises the archierarchal office of the Lord. John the Evangelist is painted having next to him an eagle. This symbolises the lofty theological truths which are contained in St John's gospel. Additionally, one side of the book of the Gospel is decorated with the Resurrection and the other side with the Crucifixion of the Lord respectively.

At this point let us say that it is not enough to speak about the Gospel. The book of the Gospel must be found in every household. It must be there and it must be studied for knowledge and spititual benefit. The Gospel contains the Truth, that is Jesus Christ, who teaches us as follows: "and you shall know the truth and the truth will set you free." (John 8.32)

St John Chrysostom advises the faithful before going to church to prepare themselves by reading the appropriate scripture passages. In this way they open their hearts to receive the Holy Spirit and understand the texts better.

Today, all over the United Kingdom people have gathered to commemorate those who lost their lives in the two great wars. We praise their bravery. We are taught by their example, since they sacrificed their lives for our freedom and the freedom of all future generations. I hope you don't mind me mentioning that in both Great Wars the Cypriot people contributed as part of the British Army. Additionally, the people of Greece suffered great losses and remained faithful to the allies.

As time passes, those who personally experienced these wars are becoming fewer and fewer. At the end of each Great War we were left with the hope that these mistakes would not be repeated. However, the events of 11th September 2001 have proved the opposite.

Let us then pray that, in these difficult days, which the whole of humanity experiences following the tragic events which took place in America two months ago, the gifts of peace, love and justice, which our Lord brought us from heaven, and which the gospel teaches us, may prevail and fill the hearts, the minds and the souls of everybody. May these gifts reign in every household, in every country and in the whole world. May the love of God be extended to all humanity and comfort all the families who have lost loved ones. May the sacrifice of the Lord soften the hearts of everyone, making His teaching a reality so that we may live and flourish with justice, peace and harmony, enabling us in future to gather and celebrate happy events, glorifying the Triune God for ever and ever. Amen!



# **NEWS FROM THE ORTHODOX WORLD**

#### **ECUMENICAL PATRIARCHATE**

Professor Constantinos V. Callinikos of the Theological School of Halki passed away on 14th December. Following his funeral in Athens, he was buried in Thessaloniki.

#### Archdiocese of Thyateira and Great Britain

The much-loved and widely-respected Archimandrite of the Ecumenical Throne Leontios Aristotelous passed away on 5th December, a few days before his 71st birthday. His funeral was held at the church of which he had been priestin-charge - St. John the Baptist's in Wightman Road, Hornsey - on 14th December, with the service being broadcast live on London Greek Radio (LGR), His Eminence Archbishop Gregorios presided, being assisted by his suffragans and a large number of clergy. The interment took place later in the day at Southgate Cemetery.

#### Archdiocese of America

Archbishop Demetrios of America met New York State Governor George Partaki on 19th November to discuss the future of the church of St. Nicholas that had been destroyed in the 11th September collapse of the Twin Towers. Following their meeting, the Archbishop said that one of the reasons for the meeting had been to "share our thoughts and plans concerning St. Nicholas', which was the only religious building directly affected". [An Episcopal place of worship that was also damaged was in a condition to be used for Christmas night services] He also said that the rebuilt church would have to serve not only as a parish church but also as a place of prayer and a memorial, and he foresaw it becoming "a shrine and a place of pilgrimage nationally and internationally". Writing in the December 2001 issue of the 'Diocesan Observer'. Mrs. Rena Stavrolakes spoke of the church she had known. "The clapboard church appeared makeshift and ordinary unadorned with its densely coated whitewash and handpainted sign board. Standing only four stories high, a barely visible bell and cross beckoned from its highest point - obviously later additions to a building that once catered to a tavern's diverse clientele. I was struck by its humble dimensions - a mere 22-feet wide - so unlike the cathedral-sized houses of worship scattered throughout lower Manhattan. ... Blessed be the humble little church, now buried. Its grace reached out and touched those of us who entered its portals or only beheld it in a glance during the work-a-day rush." Earlier, on 17th September, the 'Wall Street Journal' had published a moving description of the church (described as having been "adrift in the middle of an asphalt parking lot"), reporting that the congregation had been growing over the past decade. It noted that the building, which had originally been built as a residence but was later converted into a tavern, had been purchased in 1922 for \$25,000.00, that its consecrated Holy Table contained relics of Ss. Nicholas, Catherine and Sabbas. and that among its treasures was a stained glass window attributed to Louis Comfort Tiffany. On the evening of 5th December, Archbishop Demetrios presided at Vespers of the feast of St. Nicholas on a site about 50 yards from that of the church (having earlier prayed at the site of the church, which is now occupied by a crane).

#### Semi-Autonomous Church of Crete

Archimandrite Andreas Nanakis has been elected as Metropolitan of the newly-established ninth Cretan Diocese of Arkalochorion, Kastellion and Viannon. Born in

Herakleion (Crete) in 1957, he has doctorates in both Philosophy and Theology from the University of Thessaloniki. He was consectated on 3rd November.

#### Holy Mountain of Athos

Recent research undertaken by the Aristotelian University of Thessaloniki under the direction of Professor Georghios Mantzaridis has shown that the number of monks now living on the Holy Mountain is 2,276. This compares with 1,536 in 1991 and thus represents an increase of 48.2%.

#### PATRIARCHATE OF JERUSALEM

Metropolitan Irinaeos of Hieropolis, who had been Exarch of the Holy Sepulchre in Athens since 1979, was elected as patriarch on 13th August 2001. Born in Samos in 1939, he was ordained deacon in 1959, priest in 1965 and bishop in 1981. His enthronement as patriarch took place in the church of the Resurrection on 2nd/15th September.

#### CHURCH OF GREECE

Metropolitan Dorotheos of Syros (elected 1965) passed away on 14th August, Metropolitan Ioannis of Siderokastron (elected 1967) passed away on 8th October, and Metropolitan Chrysostomos of Chalkis (elected in 1974) has resigned his see. At a meeting of the Hierarchy of the Church of Greece held on 14th December, Archimandrite Dorotheos Polykandriotis was elected as Metropolitan of Syros, Archimandrite Makarios Philotheou as Metropolitan of Siderokastron, and Archimandrite Chrysostomos Triandafyllou as Metropolitan of Chalkis.

Archimandrite Theologhos (Ioannis) Apostolidis (Chief Secretary of the Holy Synod) was consecrated as Bishop of Salona on 14th October.

Protopresbyter Ioannis Romanidis, formerly Professor of Dogmatics at the Theological Faculty of the University of Thessaloniki and a Visiting Professor of the Theological School of St. John of Damascus in Balamand (Lebanon), passed away on 1st November. He was well-known in the Orthodox world for his doctorate on Original Sin (To propatorikon hamartima) and his work entitled "Romaeosyni". He even had a doctorate written about his theological thought by Andrew Sopko, entitled "Prophet of Roman Orthodoxy. - The Theology of John Romanides". He was born in the Piraeus on 2nd March 1927, but was only 72 days old when his parents emigrated to New York. In 1951 he was ordained to the priesthood. His academic studies took him to Athens, Yale and Harvard, as well as St. Vladimir's, St.-Sèrge and Munich, with Fr. Georges Florovski being numbered among his teachers. He was awarded doctorates from the Universities of Athens and Harvard and was a professor at Holy Cross from 1958 to 1965. In 1968, he was elected as Professor of Dogmatic Theology at the University of Thessaloniki, although he was not actually appointed until 1970. He resigned from this position in 1984. His funeral was held at the Athens Metropolis on 6th November, with Metropolitan Hierotheos of Nafpaktos representing the Archbishop of Athens. In his encomium, Professor Protopresbyter Georghios Metallinos characterised Father loannis as "one of the greatest Orthodox theologians of the 20th century".

Following a request from the Holy Synod of the Church of Greece, Lenten/Fasting Food, prepared by Olympic Catering, will from now on be available on Olympic Airways' flights. It should be ordered when the flight ticket is issued.

Deacon Meliton Oakes

### ΕΠΑΦΕΣ ΤΟΥ ΣΕΒΑΣΜΙΩΤΑΤΟΥ ΑΡΧΙΕΠΙΣΚΟΠΟΥ κ. ΓΡΗΓΟΡΙΟΥ

#### ΝΟΕΜΒΡΙΟΣ

oth

1. Έκπροσώπησε τήν Α.Θ. Παναγιότητα τόν Οἰκουμενικό Πατριάρχη στήν τελετή ἐνθρονίσεως τοῦ Δρος Douglas Geoffrey Rowell ώς Άγγλικανοῦ Ἐπισκόπου Γιβραλτάρ ἐν Εὐρώπη, στόν Άγγλικανικό Ναό τῆς Άγίας Τριάδος στό

2. Τήν πρωΐαν ἐπισκέφθηκε στήν οἰκία του, ὁμοῦ μετά τοῦ Άρμενίου Πατριάρχου Κωνσταντινουπόλεως καί Πάσης Τουρκίας Mesrop Β΄, τόν Ρωμαιοκαθολικό Επίσκοπο Γιβραλτάρ Charles Carnana. Στή συνέχεια ἐπισκέφθηκε τόν Βράχο τοῦ Γιβραλτάρ καί τήν Ἰουδαϊκή Συναγωγή, τό δέ ἐσπέρας παρακολούθησε ρεσιτάλ στόν Άγγλικανικό Καθεδρικό Ναό καί στή συνέχεια παρεκάθησε σέ ἐπίσημο Δεῖπνο πού παρέθεσε ὁ Κυβερνήτης τοῦ Γιβραλτάρ στό Κυβερνεῖο.

3. Ἐπέστρεψε ἀπό τό Γιβραλτάρ τό μεσημέρι. Τό βράδυ παρέστη στήν Κοινωνική Ἐκδήλωση πού ὀργάνωσε οί

Οἰνούσιοι στό ξενοδοχεῖο Dorchester τοῦ Λονδίνου.

4. Τέλεσε τή Θ. Λειτουργία στόν Ίερό Ναό τῶν Ἁγίων Νικολάου καί Ξενοφῶντος, Leicester, καί στή συνέχεια παρακολούθησε ἐκδήλωση, στό "Ελληνικό Κέντρο", ἀπό τόν

Διονύση Σαββόπουλο.

5. Ἐπισκέφθηκε στό Νοσοκομεῖο Whittington τούς νεοσηλευομένους ἐκεῖ Άρχιμ. Λεόντιο Άριστοτέλους καί Άλίκη Γιούργα. Άργότερα τόν ἐπισκέφθηκαν διαδοχικά στήν Άρχιεπισκοπή ή Σοφία Θεοφίλου καί ὁ Πρωτοπρ. Κωνσταντίνος 'Ηλιόπουλος. Τό ἐσπέρας προήδρευσε συνεδρίας τῶν Κηδεμόνων τῆς Κοινότητος Άπ. Βαρνάβα Wood Green, ὅπου καί παρεκάθησε σέ Δεῖπνο.

6. Παρέστη σέ ἐκδήλωση πού ὀργάνωσε ἡ Roman Catholic Bishops' Conference of England and Wales. Τό ἑσπέρας προήδρευσε συνεδρίας της Γραμματείας του Ε.Φ.Ε.Π.Ε.

- 7. Τέλεσε τήν κηδεία του Σάββα Ίωαννίδη στόν Καθεδρικό Ναό Κοιμήσεως της Θεοτόκου, Wood Green, καί στή συνέχεια προήδρευσε συνεδρείας του Συμβουλίου τῆς ἐκεῖ Κοινότητος. Στή συνέχεια ἐπισκέφθηκε τόν Άρχιμ. Λεόντιο Άριστοτέλους στό Whittington Hospital. Άργότερα τόν έπισκέφθηκαν στήν Άρχιεπισκοπή ὁ Βησσαρίων Άγορίτσας καί ή Μαρία Τσιελεπή. Τό βράδυ παρεκάθησε σέ Δεῖπνο στό Four Seasons' Hotel πού ὀργάνωσε τό International Maritime Industries Forum.
- 8. Τό μεσημέρι παρεκάθησε σέ γεῦμα μέ τούς Άντώνη Γερολέμου καί Κύπρο Νίκολα καί τό βράδυ παρακολούθησε κονσέρτο στό St. John's Smith Square, πρός ἐνίσχυση τοῦ "Passage Appeal".

9. Τό πρωΐ μετέβη ἀεροπορικῶς στή Γλασκώβη ὅπου τέλεσε τήν κηδεία τοῦ Χάρη Χαραλάμπους στόν Καθεδρικό Ναό τοῦ Άπ. Λουκά. Στή συνέχεια παρακολούθησε σέ γεῦμα στό έστιατόριο τοῦ Ἰωάννου Πέρδικου, ἐπέστρεψε δέ στό Λονδῖο

τό βράδυ.

- 10. Τό πρωῖ ἐπεξεργάστηκε τά θέματα πρός συζήτηση στή συνεδρία τῶν Κηδεμόνων τοῦ Trust τοῦ Ὁμολογιακοῦ Σχολείου ""Άγιος Κυπριανός". Στή συνέχεια παρεκάθησε σέ γεῦμα στήν Άρχιεπισκοπή μέ τόν ἱερέα Stephen Colt. Τό άπόγευμα τόν ἐπισκέφθηκε ὁ Δημήτρης Τερζής, Πρόεδρος τῆς Ένωσης Έλλήνων Φοιτητών. Τό βράδυ παρέστη στήν Κοινωνική Έκδήλωση τῆς Φιλοπτώχου Άδελφότητος Άποστόλου Άνδρέου, Λονδίνου, στό ξενοδοχεῖο Royal
- 11. Τό πρωῖ παρέστη στήν ἐτήσια τελετή "Remembrance Sunday" στό "Κενοτάφιο" τοῦ Whitehall, καί στή συνέχεια παρεκάθησε σέ γεῦμα πού παρέθεσε ὁ Άγγλικανός Έπίσκοπος Λονδίνου. Άργότερα τόν ἐπισκέφθηκε στήν Άρχιεπισκοπή ὁ Διάκονος Νικήτας Lantsbery, καί στή συνέχεια παρέστη σέ ἐρανική ἐκδήλωση γιά τήν νεοϊδρυθεῖσα Κοινότητα τῶν Άγίων Ραφαήλ, Νικολάου καί Εἰρήνης τῆς περιοχής Βορείου Enfield καί Περιχώρων.

12. Παρέστη στά έγκαίνια του Έλληνικου Περιπτέρου τῆς "World Travel Market 2001" στό ἐκθεσειακό Κέντρο Earl's Court τοῦ Λονδίνου. Στή συνέχεια τόν ἐπισκέφθηκε στήν

Άρχιεπισκοπή ή Άρετή Μόσχου.

13. Τό ἐσπέρας τέλεσε Άγιασμό στό βιβλιοπωλεῖο "Ζήνων" στό Βόρειο Finchley.

14. Τόν ἐπισκέφθηκε ὁ π. Ἄνθιμος Παπανδρέου. Στή συνέχεια τέλεσε τήν κηδεία τοῦ Γιώργου Άγγέλογλου στόν Καθεδρικό Ναό Άγίας Λονδίνου. Τό ἀπόγευμα παρέστη στά Έγκαίνια τοῦ "Bursary" τοῦ Πρίγκηπος τῆς Οὐαλίας ὑπέρ τῆς "Βρετανικῆς Άρχαιολογικής Σχολής Άθηνῶν", στή Royal Academy, καί άργότερα στήν οἰκία τοῦ Άρχιραββίνου ὅπου τιμήθηκε ὁ Άγγλικανός Επίσκοπος τῆς Όξφόρδης γιά τήν προσφορά του στίς έργασίες του "Συμβουλίου Χριστιανών καί Ίουδαίων"

15. Παρεκάθησε σέ Δεῖπνο πρός τιμή τοῦ Προέδρου τῆς

Κυπριακής Δημοκρατίας Γλαϋκο Κληρίδη, πού δόθηκε στό ξενοδοχεῖο Connaught τοῦ Λονδίνου.

16. Τόν ἐπισκέφθηκαν τό ζεῦγος Νικολάου καί Εἰρήνης

Χατζηπατέρα

17. Τό πρωΐ παρέστη σέ σεμινάριο στό ξενοδοχεῖο Hilton τοῦ Λονδίνου μέ θέμα "Profit and Bio-Environment". Τό ἀπόγευμα τέλεσε στό Παρεκκλήσιο της Άρχιεπισκοπης, τή βάπτιση της θυγατρός του Νικολάου καί τῆς Χριστίνας Βανέζη, στήν ὁποία δόθηκε τό ὄνομα Μαρία. Τό βράδυ παρεκάθησε σέ Δεῖπνο πρός τιμή τοῦ Βρετανοῦ Πρέσβυ στήν Άθήνα, David Madden, πού δόθηκε στό Travellers' Club τοῦ Λονδίνου.

18. Τέλεσε τή Θ. Λειτουργία στόν Ίερό Ναό Άγίου Ίωάννου τοῦ Χρυσοστόμου στό Cheltenham καί στή συνέχεια παρεκάθησε σέ γεῦμα στό ἐστιατόριο τοῦ Νικολάου Πανταζή. Τό βράδυ παρακολούθησε τήν τραγωδία του Σοφοκλή 'Όἰδίπους Τύραννος'' στό Θέατρο Τέχνης Λονδίνου.

19. Τέλεσε τήν κηδεία του Άνδρέα Δημητρίου στόν Ίερό Ναό Άγίων Άναργύρων Λονδίνου. Τό βράδυ τέλεσε Άγιασμό στήν οίκία του Άνδρέα καί Έλένης Περαλλή, ὅπου καί παρεκάθησε

σέ δεῖπνο.

20. Τόν ἐπισκέφθηκαν διαδοχικά ὁ Δρ. Κώστας Χατζηπατέρας καί ὁ Σελήμ Hoché. Στή συνέχεια μετέβη στό Nottingham ὅπου τέλεσε Μέγα Έσπερινό καί Εὐχέλαιο στόν Ίερό Ναό Παναγίας τῆς Χρυσελεούσης, καί στή συνέχεια τῆς Θ. Λειτουργίας.

21. Παρακολούθησε τή διάλεξη τοῦ Ἐπισκόπου Ναζιανζοῦ κ. Θεοδώρητου, πού δόθηκε στό Έλληνικό Κέντρο Λονδίνου, μέ "Τά δεκάχρονα τοῦ Οἰκουμενικοῦ Πατριάρχου κ.κ. Βαρθολομαίου στό πηδάλιο τοῦ Οἰκουμενικοῦ Θρόνου."

22. Έπισκέφθηκε τή φιλανθρωπική άγορά πού όργάνωσε ό Σύνδεσμος Γονέων τοῦ Ἑλληνικοῦ Κολλεγίου Λονδίνου. Τό βράδυ παρέστη στή δεξίωση πού όργάνωσε ὁ Πρέσβυς τῆς Ελλάδος πρός τιμή του Λ. Λαμπρόπουλου, Γενικού Γραμματέα στό Ύπουργεῖο Έμπορικῆς Ναυτιλίας τῆς Έλλάδος.

23. Έπισκέφθηκε τόν Δρα. Άνδρέα Χριστοδούλου στήν οἰκία του στό Belsize Park. Άργότερα τόν ἐπισκέφθηκαν στήν Άρχιεπισκοπή ὁ Ἡγούμενος τῆς Ἱερᾶς Μονῆς Τιμίου Προδρόμου Κύριλλος, συνοδευόμενος ἀπό τούς Άδελφούς

τῆς Μονῆς Ζαχαρία καί Νικόλαο.

24. Τόν ἐπισκέφθηκαν διαδοχικά ὁ Βάσος Πλησῆς, καί ἡ Καίτη Καρούσου, συνοδευόμενη από τόν γιό της Παναγιώτη, οί όποῖοι παρεκάθησαν σέ γεῦμα στήν Άρχιεπισκοπή. Τέλεσε τή βάπτιση τοῦ Ἀλέξανδρου, γιοῦ τοῦ Μιχάλη καί τῆς Tanja Los, στόν Καθεδρικό Ναό τῆς Άγίας Σοφίας καί τό βράδυ παρεκάθησε σέ δεῖπνο μέ τούς γονεῖς τῶν νεοφωτίστων στό ξενοδοχεῖο Claridges. Τό ἀπόγευμα τέλεσε τόν Ἑσπερινό στόν ίερό Ναό τῆς Άγίας Αἰκατερίνης, Barnet.

25. Τέλεσε τή Θ. Λειτουργία στόν ἱερό Ναό τῆς Άγίας Τριάδος καί του Εὐαγγελισμού τῆς Θεοτόκου, στήν Όξφόρδη, παρεκάθησε δέ στή συνέχεια σέ γεῦμα σέ ξενοδοχεῖο τῆς πόλεως. Τό ἀπόγευμα παρέστη στίς ἐκλογές τοῦ Δίοικητικοῦ Συμβουλίου τῆς Κοινότητος Άρχαγγέλου Μιχαήλ Hendon καί τό βράδυ σέ κοινωνική ἐκδήλωση πού ὀργάνωσε ἡ Κοινότητα

Άγίου Νεκταρίου Battersea.

26. Τόν ἐπισκέφθηκαν διαδοχικά ὁ Νικόλαος καί ἡ Μαρία Γιαννοπούλου καί ὁ Άρχιμ. Παντελεήμων Τσορμπατζόγλου. Στή συνέχεια τέλεσε άγιασμό στά νέα γραφεῖα τῆς Έταιρείας τοῦ Α. Χριστοδούλου. Τό βράδυ παρακολούθησε διάλεξη τοῦ Ύπουργοῦ Οἰκονομικῶν τῆς Κύπρου Τάκη Κληρίδη μέ θέμα τήν Κύπρο καί τήν Εὐρωπαϊκή "Ενωση, πού δόθηκε στό Έλληνικό Κέντρο Λονδίνου.

27. Τόν ἐπισκέφθηκαν διαδοχικά ὁ "Αντρος "Επαμεινόνδας καί ό Μάριος Μηναΐδης. Στή συνέχεια παρέστη σέ δεξίωση στήν οἰκία τοῦ Πρέσβυ τῆς Ἑλλάδος μέ τήν εὐκαιρία τῆς Ἡμέρας τῶν Ἑλληνικῶν Ἐνόπλων Δυνάμεων. Τό βράδυ προήδρευσε συνεδρίας του Έκπαιδευτικού Trust του Άγίου Νικολάου.

28. Τό πρωῖ παρέστη στό Westminster Hall στήν καθιερωμένη έκδήλωση National Prayer Breakfast, καί στή συνέχεια σέ Συμπόσιο στό Lambeth Palace μέ θέμα "HIV/AIDS Pandemic in Africa". Τό ἀπόγευμα τόν ἐπισκέφθηκαν οἱ Χρυσόστομος Κασάπης, Κύπρος Προδρόμου καί Παράσχος Άναστασιάδης. Τό βράδυ προήδρευσε συνεδρίας του Trust τῆς Άρχιεπισκοπής.

29. Τό μεσημέρι παρεκάθησε σέ γεῦμα πού παρέθεσε ὁ Νικόλαος Μιχαήλ. Τό ἀπόγευμα τέλεσε Μεγάλο Έσπερινό

στόν Καθεδρικό Ναό Άπ. Άνδρέα, Kentish Town. 30. Τέλεσε Άρχιερατική Θεία Λειτουργία στόν ἑορτάζοντα Καθεδρικό Ναό Άπ. Άνδρέα, Kentish Town καί στή συνέχεια παρεκάθησε σέ γεύμα πού παρέθεσε ή Καίτη Παπαθωμά. Τό βράδυ ἀνεχώρησε γιά τήν Άθήνα.

1. Τό πρωΐ εὐλόγησε τούς γάμους τοῦ Σωτήριου Τριχᾶ καί τῆς Θάλειας Άγγελίδου στόν Ίερό Ναό Άγίου Βασιλείου στήν Καλλίπολη Πειραιῶς καί παρέστη σέ δεξίωση πού ἔδωσαν στό ξενοδοχεῖο Lydra Marriot.

2. Τό πρωῖ παρέστη στή Θ. Λειτουργία στόν Ἱερό Ναό τοῦ Ἁγ. Σώστη ՝Αθηνῶν καί παρεκάθησε κατόπιν στό γεῦμα πού παρέθεσαν στήν οἰκία τους τό ζεῦγος Νικόλαου καί Μαρίκας Πούλιου στή Φιλοθέη. Τό βράδυ παρεκάθησε σέ γεῦμα στήν

οίκία τοῦ Παναγιώτη Γιώρκα.

3. Τό πρωῖ ἐπισκέφθηκε τά Γραφεῖα τῆς ᾿Αρχιεπισκοπῆς ϐθηνῶν. ᾿Αργότερα ἐπισκέφθηκε διαδοχικά στό Ὑπουργεῖο Παιδείας Ἑλλάδος τόν Ὑφυπουργό Παιδείας Νικόλαο Κισούλη καί τόν Διευθυντή τοῦ ΔΙ.ΠΟ.ΔΕ. Χαρίλαο Μπαλῖκο καί στό Ὑπουργεῖο Ἐξωτερικῶν Ἑλλάδος τόν Ὑφυπουργό κ. Μαγκριώτη καί τόν Ἔλληνα Πρέσβυ Παναγιώτη Καρατάση.

4. Τό πρωΐ ἐπισκέφθηκε τόν Μητροπολίτη Πειραιῶς Καλλίνικο.

Τό ἀπόγευμα ἀνεχώρησε γιά τήν Άγγλία.

5. Τό πρωῖ τόν ἐπισκέφθηκαν ὁ Ἡρχιμ. Ζαχαρίας & ὁ Ἱεροδιάκονος Νικόλαος ἀπό τήν Ἱερά Μονή Ἁγ. Ἰωάννου Βαπτιστῆ Essex. Τό ἀπόγευμα προήδρευσε τῆς συνεδρίασης γιά τό Ἐκκλησιαστικό & Θεολογικό Σεμινάριο στά Γραφεῖα τῆς Ἁρχιεπισκοπῆς. Ἡργότερα τόν ἐπισκέφθηκαν διαδοχικά ὁ Χρύσανθος, πρώην Μητροπολίτης Λεμεσοῦ, ὁ Δρ. Χρῆστος Χατζηχαρίτου καί ὁ Ἁντώνιος Νάσλας. Τό ἀπόγευμα παρεκάθησε σέ δεῖπνο πού παρέθεσαν τά Μέλη τῆς Κοινότητος Ἁγ. Δημητρίου Edmonton, πρός τιμήν τοῦ ἀποχωροῦντος Ἱερέως τους Κων/νου Ἡλιόπουλου.

6. Τό πρωῖ τέλεσε τή Θ. Λειτουργία στόν πανηγυρίζοντα Καθεδρ. Ναό τοῦ Άγίου Νικολάου Δ. Λονδίνου. Τό βράδυ παρέστη σέ συνεδρία τοῦ συλλόγου Γονέων καί Κηδεμόνων τοῦ Δημοτικοῦ Σχολείου Άγ. Κυπριανοῦ στό Thornton Heath.

7. Τό πρωΐ δέχτηκε τόν κ. Ρόδη Χατζημιχαήλ καί κόρης του Ξανθίπης. Τό μεσημέρι ήταν καλεσμένος σέ γεῦμα στό Barbican Hall ἀκολουθούμενου ἀπό τήν τελετή ἀπονομῆς

βραβείων τοῦ Πανεπιστημίου North London.

8. Τό πρωῖ τόν ἐπισκέφθηκαν διαδοχικά οἱ Δρ. Γ. Παπαδόπουλος & Νικόλαος Δόνος, ἀργότερα ἡ Μαρία Βασιλειάδου, οἱ κ.κ. Κυριάκος Προδρόμου καί Δημήτριος Χασάπης. Τό ἀπόγευμα παρέστη σέ δεξίωση πού ἔδωσαν στήν οἰκία τους τό ζεῦγος καθ. Ἰωάννη Χαραλάμπους πρός τιμήν τοῦ διακριθέντος ἀπό τό North London University καθ. Γεωργίου Χριστοφίδη, παρεκάθησε δέ ἀργότερα στό δεῖπνο πού παρέθεσε τό Ἑλληνικό Σχολεῖο τοῦ Άγ. Νικολάου στό Σερβικό Κέντρο.

9. Τό πρωΐ τέλεσε Θ. Λειτουργία στόν Ίερό Ναό τοῦ Άγ. Νικολάου Λίβερπουλ, ὅπου καί τέλεσε στή συνέχεια τή βάπτιση τοῦ Νικόλαου, τέκνου τοῦ ζεύγους Ἰάκωβου καί

Σωτηρίας Δημητρίου.

11. Τό πρωΐ τόν ἐπισκέφθηκε ὁ Ἱερέας Βασίλειος Χριστοδούλου, τό δέ μεσημέρι παρεκάθησε στό γεῦμα πού παρέθεσε ὁ Selim Hoché. Στή συνέχεια τέλεσε τόν Μέγα Έσπερινό στόν Ἱερό Ναό τοῦ Ἁγ. Σπυρίδωνος Gt. Yarmouth καί παρεκάθησε στό δεῖπνο πού παρέθεσε ἡ Κοιγότητα.

12. Τό πρωΐ τέλεσε τή Θ. Λειτουργία στόν πανηγυρίζοντα Ίερό Ναό τοῦ Άγ. Σπυρίδωνος Gt. Yarmouth καί παρεκάθησε στό

γεύμα πού ἀκολούθησε.

13. Τό πρωῖ τόν ἐπισκέφθηκαν ὁ Γεώργιος Παπαγιάννης, ἡ κα. Μαρία Μητσάκα & ὁ Richard Evans. Τό ἀπόγευμα παρέστη σέ συνάντηση τοῦ ΔΗ.ΚΟ. Κυπρίων Άγγλίας κατά τήν ὁποία ἀπηύθυνε λόγο ὁ Πρόεδρος Τάσος Παπαδόπουλος, στό Athena Palace, Haringey. Στή συνέχεια τέλεσε Τρισάγιο στόν Ἱερό Ναό Άγ. Ἰωάννου Βαπτιστῆ Β.Λονδίνου γιά τόν ἐκλιπόντα Άρχιμ. Λεόντιο Άριστοτέλους.

14. Τό πρωΐ τέλεσε τή Νεκρώσιμη Άκολουθία του Άρχιμ. Λεόντιου Άριστοτέλους στόν Ίερό Ναό Άγ, Ἰωάννου Βαπτιστή B. Λονδίνου. Άργότερα ἐπισκέφθηκε τήν κα. Άλίκη Γιούργα στήν οἰκία της.

15. Τό πρωî τέλεσε τή Θ. Λειτουργία στόν πανηγυρίζοντα Ίερό Ναό του Άγ. Έλευθερίου Leyton, ὅπου παρεκάθησε σέ γεῦμα

πού παρέθεσε ή Κοινότητα.

16. Τό πρωῖ τέλεσε τή Θ. Λειτουργία στόν Ἱερό Ναό Εὐαγγελισμοῦ τῆς Θεοτόκου Manchester. ἀργότερα παρέστη στή Χριστουγεννιάτικη ἐκδήλωση τῶν Ἑλληνικῶν Σχολείων τῆς περιοχῆς καί παρεκάθησε στό γεῦμα πού παρέθησε ἡ Κοινότητα.
18. Τό πρωῖ τόν ἐπισκέφθηκαν μαθητές Ἑλληνικοῦ Σχολείου καί τοῦ ἔψαλλαν τά κάλαντα τῶν Χριστουγέννων. Τό ἀπόγευμα ἐπισκέφθηκε τήν κα. Ἑλένη ἀντωνίου γιά νά τῆς ἐκφράσει τή συμπάθειά του γιά τό πένθος της. ἀργότερα τέλεσε τόν Ἁγιασμό τῶν ἐγκαινίων τοῦ Ἐκκλησιαστικοῦ & Θεολογικοῦ Σεμιναρίου τῆς Ἁρχιεπισκοπῆς στό Β. Λονδῖνο καί παρεκάθησε κατόπιν στό δεῖπνο πού παρέθεσε ὁ Ἐπίσκοπος Τροπαίου Ἀθανάσιος.

 Τόν ἐπισκέφθηκαν διαδοχικά ὁ Ἱερέας Βασίλειος Παναγιώτου., ὁ Ξενοφῶν Πρωτόπαπας μέ μέλη τῆς Ἐπιτροπῆς τοῦ Καθεδρ. Ναοῦ τοῦ Τιμίου Σταυροῦ & Άρχ.

Μιχαήλ Β.Δ. Λονδίνου.

20. Τό πρωῖ, συνοδευόμενος ἀπό τόν Ἐπίσκοπο Τροπαίου Άθανάσιο ἐπισκέφθηκαν τήν Κυπριακή "Υπατη Άρμοστεία. Άργότερα, στήν Άρχιεπισκοπή τόν ἐπισκέφθηκαν μαθητές τοῦ Όμολογιακοῦ Σχολείου Άγ. Κυπριανοῦ καί τοῦ ἔψαλαν τά κάλαντα τῶν Χριστουγέννων. Τό ἀπόγευμα τόν ἐπισκέφθηκε ἡ κα. Μαρία Βασιλειάδου.

21. Τό πρωΐ τέλεσε τή Νεκρώσιμη Άκολουθία γιά τόν Ήλία Καραμαλή στόν Καθεδρ. Ναό τῆς Άγ. Σοφίας Λονδίνου.

22. Τό βράδυ παρέστη στήν χοροεσπερίδα τοῦ ΔΗ.ΣΥ. Κυπρίων Άγγλίας στό London Marriot Hotel.

23. Τό πρωῖ τέλεσε τή Θεία Λειτουργία στόν Καθεδρ. Ναό τῆς Παναγίας & Άπ. Άνδρέου Birmingham καί στή συνέχεια προήδρευσε σέ συνεδρίαση τῆς Κοινότητος.

24. Τό πρωΐ τέλεσε τήν Άκολουθία τῶν Μεγάλων 'Ωρῶν στό Παρεκκλήσιο τῆς Άρχιεπισκοπῆς. Άργότερα τόν ἐπισκέφθηκε ὁ Άρχιμ. Παντελεήμων Τσορμπατζόγλου. Τό βράδυ συμμετεῖχε σέ χριστουγεννιάτικη ἐκπομπή τοῦ ραδιοφωνικοῦ σταθμοῦ ΕΡΑ 5 καί τέλεσε τή Θεία Λειτουργία τῆς Παραμονῆς τῶν Χριστουγέννων στό Παρεκκλήσιο τῆς Άρχιεπισκοπῆς.

25. Τό πρωῖ τέλεσε τή Θεία Λειτουργία τῶν Χριστουγέννων στόν Καθεδρ. Ναό τῆς 'Αγίας Σοφίας Λονδίνου καί παρεκάθησε στό γεῦμα πού παρέθεσε τό ζεῦγος 'Ορθόδοξου καί Ρεβέκκας 'Ορθοδόξου.

26. Τό πρωῖ τέλεσε τή Θεία Λειτουργία στόν Ίερό Ναό τοῦ Άγ. Ἰωάννου Βαπτιστῆ Β. Λονδίνου καί παρεκάθησε στό γεῦμα πού παρέθεσε ἡ Κοινότητα. Άργότερα ἀναχώρησε γιά τή Νίκαια Γαλλίας.

28. Τό ἀπόγευμα ἐπέστρεψε ἀπό τή Νίκαια Γαλλίας.

29. Τό ἀπόγευμα εὐλόγησε τούς γάμους τοῦ Δημήτριου καί τῆς Γεωργίας Σαμολάδα στόν Ἱερό Ναό τοῦ Ἁγ. Ἰωάννη Βαπτιστῆ Β. Λονδίνου. Ἁργότερα ἀναχώρησε γιά τό Δουβλῖνο Ἱρλανδίας, ὅπου παρεκάθησε στό γεῦμα πού παρέθεσε ἡ Κοινότητα τῆς περιοχῆς.

30. Τό πρωῖ τέλεσε τή Θ. Λειτουργία στόν Ίερό Ναό τοῦ Εὐαγγελισμοῦ τῆς Θεοτόκου στό Δουβλῖνο ὅπου συναντήθηκε μέ μέλη τῆς Κοινότητος καί τοῦ ἐκκλησιάσματος καί τό βράδυ ἐπέστρεψε στό Λονδῖνο.

31. Τόν ἐπισκέφθηκαν διαδοχικά ὁ Ἰερέας Ἀθανάσιος Ledwich καί ὁ Μιχάλης Ζωγράφου. Τό ἀπόγευμα τέλεσε τόν Μέγα Έσπερινό τῆς Πρωτοχρονιᾶς στό Παρεκκλήσιο τῆς Άρχιεπισκοπῆς ὅπου εὐλόγησε καί ἔκοψε τή Βασιλόπιττα. Άργότερα παρέστη στήν Πρωτοχρονιάτικη ἑορταστική ἐκδήλωση πού ὀργάνωσε τό Λύκειο Ἑλληνίδων Λονδίνου στό Langham Hilton.

### ARCHBISHOP GREGORIOS' DIARY

#### NOVEMBER

- 1. In the evening, His Eminence (as representative of His All-Holiness the Oecumenical Patriarch) was present in Gibraltar's Anglican Cathedral of the Holy Trinity at the ceremony of enthronement of Dr. Douglas Geoffrey Rowell as Anglican Bishop of Gibraltar in Europe.
- 2. In the morning, and accompanied by His Beautitude Mesrop II, Armenian Patriarch of Istanbul and All Turkey, he visited the Rt. Revd. Charles Caruana, Roman Catholic bishop of Gibraltar, at his residence. Later, he visited the Rock of Gibraltar and Gibraltar's Jewish Synagogue. In the evening, he was present at a recital held in the Anglican Cathedral, following which he was a guest at an official dinner given by the Governor of Gibraltar and Mrs. Durie at The Convent.
- 3. He returned from Gibraltar at midday. In the evening, he was present at the Oinoussai Benevolent Fund's Ball, held at the Dorchester.
- 4. In the morning, he celebrated the Divine Liturgy at the church of Ss. Nicholas & Xenophon in Leicester, being entertained to lunch by the Community afterwards. Returning to London, he was present at a performance of "Dionysis Savvopoulos 'unplugged" at the Hellenic Centre.
- 5. In the morning, he visited Archimandrite Leontios Aristotelous and Mrs. Aliki Giourgas, patients at the Whittington Hospital. Returning to Thyateira House, he received Mrs. Sophia Theophilou. In the afternoon, he received Protopresbyter Constantinos Eliopoulos. In the evening, he presided at a meeting of the Trustees of the Community of St. Barnabas in Wood Green, being entertained to supper by them afterwards.
- 6. In the morning, he was present at a meeting of the Mission in Industry and the Economy (INDEM) at the headquarters of the Roman Catholic Bishops' Conference of England and Wales. In the evening, he presided at a meeting of the Secretariat of the Greek Co-Ordinating Educational Committee (EFEPE) at Thyateira House.
- 7. In the morning, he presided at the funeral of Savvas Ioannidis at the Cathedral of the Dormition of the Mother of God in Wood Green. Afterwards, he presided at a meeting of the Community of St. Barnabas in Wood Green. Later, he visited Archimandrite Leontios Aristotelous at the Whittington Hospital. In the afternoon, he received Vissarion Aghoritsas & Miss Maria Tselepi at Thyateira House. In the evening, he was present at the International Maritime Industries' Forum's 26th Annual Dinner held at the Four Seasons' Hotel.
- 8. At midday, he was entertained to lunch by Antonios Yerolaemou & Kypros Nicholas. In the evening, he was present at a Concert held in aid of "The Passage Appeal" at St. John's, Smith Square.
- 9. In the morning, he flew to Glasgow, where he presided at the funeral of Charalambos Charalambous at the Cathedral of St Luke in Dowanhill. Later, he was entertained to lunch at loannis Perdikos' restaurant. He returned to London in the evening.
- 10. In the morning, he presided at a meeting to discuss the agenda of the proposed meeting of St. Cyprian's School Governors. He entertained the Revd. Stephen Colt to lunch at Thyateira House. In the afternoon, he received Dimitrios Terzis, chairman of the Hellenic Students' Organisation. In the evening, he was present at the St. Andrew's Greek Ladies' Charity Organisation's annual Ball at the Royal Lancaster Hotel.
- 11. In the morning, he was present at the annual Remembrance Sunday service held at the Cenotaph in Whitehall, following which he was a guest at an "At Home" held at the residence of the Anglican Bishop of London. In the afternoon, he received Deacon Nicetas Lantsbery. Later, he was present at a fund-raising reception held at the Sirtaki Taverna in Oakwood in aid of the newly-formed Community of Ss. Raphael, Nicholas & Irene of Enfield North & District.
- 12. At midday, he was present at the inauguration of the Hellenic Stand at the World Travel Market 2001 being held at Earl's Court. In the afternoon, he received Miss Areti Moschou.
- 13. In the evening, he was present at the opening of Zenon's Bookshop in North Finchley.
- 14. In the morning, he received the Revd. Anthimos Papandreou at Thyateira House and then presided at the funeral of Georghios Angeloglou at the Cathedral of the Divine Wisdom in Bayswater. During the evening, he was present at the inauguration of the Prince of Wales' Bursary (for the British School of Athens) at the Royal Academy and attended a reception given to thank the Anglican Bishop of Oxford for his contribution to the work of the Council of Christians and Jews, the latter held at the residence of the Chief Rabbi.

- 15. In the evening, he was present at a dinner given at the Connaught Hotel in honour of Glafkos Clerides, President of the Republic of Cyprus.
- 16. In the evening, he received Irene & Nikolaos Hadjipateras.
- 17. In the morning, he was present at a panel discussion on "Profit and the Bio-Environment", held at the Hilton London Metropole. In the afternoon, he baptised Gavriela Maria, infant daughter of Nikolaos & Christina Varnezis, in the Chapel of the Archdiocese. In the evening, he was a guest at a dinner held at the Travellers' Club in honour of David Madden, British Ambassador to Greece.
- 18. In the morning, he celebrated the Divine Liturgy at the church of St. John Chrysostom in Cheltenham, having lunch at Nikolaos Pantazis' restaurant afterwards. In the evening, he was present at the Theatro Technis for a performance of Sophocles' "Oedipus at Colonus".
- 19. In the morning, he presided at the funeral of Andreas Dimitriou at the church of Ss. Cosmas & Damian in Gospel Oak. In the evening, he blessed the house of Andreas & Heleni Pieralli, having supper there afterwards.
- 20. During the afternoon, he received Constantinos Hadjipateras, and Selim Hoché. Then, he travelled to Nottingham, where he presided at Great Vespers and the Mystery of Holy Oil at the church of the Mother of God, celebrating the Divine Liturgy in continuation.

  21. In the evening, he was present at a lecture delivered at the Hellepic Centre by Risbon Theodorites of Nazianzos, entitled "His
- Hellenic Centre by Bishop Theodoritos of Nazianzos, entitled "His All-Holiness Vartholomaeos I Ten Years at the Helm of the Oecumenical Patriarchate".
- 22. In the morning, he visited the Hellenic College of London Parents' Association's Christmas Bazaar, held at the College. In the evening, he was present at a reception given by the Hellenic Ambassador at his residence in honour of Mr. L. Lambropoulos, Secretary-General of the Hellenic Ministry of Mercantile Marine.
- 23. In the morning, he visited Dr. Andreas Christodoulou in Belsize Park. In the afternoon, he received Archimandrite Kyrill (abbot of the Monastery of St. John the Baptist in Tolleshunt Knights) who was accompanied by Archimandrite Zacharias and Father Nikolaos of the same monastery.
- 24. In the morning, he received Vassos Plisis. At midday, he presided at the baptism of Alexandros, infant son of Michael & Tanja Los, at the Cathedral of the Divine Wisdom in Bayswater. He entertained Mrs. Kaeti Karousou and her son, Panayiotis, to lunch at Thyateira House. In the evening, he presided at Vespers for the Community of St. Catherine in Barnet at the Anglican church of St. Mark in Barnet Vale. Later, he was present at a Dinner given at Claridge's Hotel by Mr. & Mrs. Michael Los to celebrate the baptism of their son.
- 25. In the morning, he celebrated the Divine Liturgy at the church of the Holy Trinity and the Annunciation of the Mother of God in Oxford, being entertained to lunch afterwards at the Cotswold Lodge Hotel. In the afternoon, he was present at elections held for the Community of Hendon. In the evening, he was present at a Dinner & Dance organised by the Community of St. Nectarius in Battersea on the church premises.
- 26. In the morning, he received Nikolaos & Maria Yiannopoulos. Later, he celebrated an Aghiasmos at Athos Christodoulou's business, being entertained to lunch by him afterwards. In the afternoon, he received Archimandrite Panteleimon Tsormbatzoglou. In the evening, he attended a presentation, made by the Cyprus Minister of Finance and entitled "Cyprus on its way to the EU Challenges and Opportunities for International Investors", that was held at the Hellenic Centre.
- 27. During the morning, he received Andros Epameinondas and Marios Minaïdis. In the evening, he was present at a reception held at the Hellenic Ambassador's residence on the occasion of Hellenic Armed Forces' Day. Returning to Thyateira House, he presided at a meeting of the Trust of the St. Nicholas', Greek Orthodox Educational Centre.
- 28. During the morning, he was present at the National Prayer Breakfast, held in Westminster Hall, and at a Symposium entilted "HIV/AIDS Pandemic in Africa", held at Lambeth Palace. In the afternoon, he received Chrysostomos Kasapis, Kypros Prodromou & Paraschos Anastasiadis. In the evening, he presided at a meeting of the Trust of the Archdiocese.
- 29. At midday, he was entertained to lunch by Nikolaos Michael. In the evening, he presided at Great Vespers at the Cathedral of St. Andrew in Kentish Town.
- 30. In the morning, he celebrated the Divine Liturgy at the Cathedral of St. Andrew in Kentish Town, being entertained to lunch afterwards by Mrs. Kaeti Papathoma. In the evening, he left by air for Athens.

- 1. In the evening, he blessed the marriage of Sotiris Trichas & Thaleia Angelidou at the church of St. Basil in Kallipolis (Piraeus), attending the reception held afterwards at the Lydra Marriott Hotel in Athens.
- 2. In the morning, he attended the Divine Liturgy at the church of the Transfiguration (*Haghios Sostis*) in Athens, being entertained to lunch afterwards at the house of Nikolaos & Maria Poulios in Philothei. In the evening, he had supper at the house of Panaghiotis Yiorkas in Palaeon Phaliron.
- 3. In the morning, he visited the Offices of the Archdiocese of Athens. Later, he met Nikolaos Kisoulis (Hellenic Deputy Minister of Education), Charilaos Balikos (responsible for the education of Hellenes in the Diaspora), Yiannis Mangriotis (Hellenic Deputy Minister of Foreign Affairs), and Ambassador Panaghiotis Karatasis
- 4. In the morning, he was received by Metropolitan Callinicos of the Piraeus. He returned from Athens in afternoon.
- 5. In the morning, he received Archimandrite Zacharias & Father Nikolaos of the monastery at Tolleshunt Knights. In the afternoon, he presided at a meeting to discuss the Theological and Ecclesiastical Seminary of the Archdiocese. Later, he received Chrysanthos, formerly Metropolitan of Limassol, and Dr. Christos Hadjiharitou & Antonios Naslas. In the evening, he attended a farewell dinner given at the church of St. Demetrius in Edmonton in honour of Protopresbyter Constantinos Eliopoulos.
- 6. In the morning, he celebrated the Divine Liturgy at the Cathedral of St. Nicholas in Shepherd's Bush on the occasion of its patronal feast. In the evening, he presided at a meeting of Parents and Governors of St. Cyprian's Primary School in Thornton Heath.
- 7. In the morning, he received Rodis Hadjimichael and his daughter, Xanthippe. At midday, he was a guest at a luncheon held at the Barbican Hall following the University of North London's Awards Ceremony. In the afternoon, he received the Revd. Arlington Trotman.
- 8. He received Dr. G. Papadopoulos and Dr. Nikolaos Donos during the morning and Miss Maria Vassileiadou and Kyriakos Prodromou & Dimitrios Hasapis during the afternoon. In the evening, he was present at a reception held at the home of Professor & Mrs. Ioannis Charalambous in honour of Georghios Christophidis on the occasion of his receiving an honourary degree from the University of North London, and at a dinner organised by the Greek School of St. Nicholas at the Serbian Centre.
- 9. In the morning, he celebrated the Divine Liturgy at the church of St. Nicholas in Liverpool. Later, he baptised Nikolaos, infant son of lakovos & Sotiria Dimitriou at the same church.
- 11. In the morning, he received Father Vassilios Christodoulou. At midday, he was entertained to lunch by Selim Hoché. Later, he left for Great Yarmouth, where he presided at Great Vespers at the church of St. Spyridon and was entertained to supper by the Community.
- 12. In the morning, he celebrated the Divine Liturgy at the church of St. Spyridon in Great Yarmouth on the occasion of its patronal festival, being entertained to lunch at the church afterwards.
- 13. During the morning, he received Georghios Papayiannis & Miss Maria Mitsaka and Richard Evans. In the evening, he was present at a meeting organised at the Athena Palace in Haringey by the Democratic Party of Cypriots in England that was addressed by Tassos Papadopoulos. In continuation, he went to the church of St. John the Baptist in Hornsey, where he read a Trisaghion for the late Archimandrite Leontios Aristotelous.
- 14. In the morning, he presided at the funeral of Archimandrite Leontios Aristotelous at the church of St. John the Baptist in Hornsey. Afterwards, he visited Mrs. Aliki Giourgas at her home.
- 15. In the morning, he celebrated the Divine Liturgy at the church of St. Eleutherius in Leyton on the occasion of its patronal feast,

- being entertained to lunch by the Community afterwards. In the afternoon, he received the Committee of the Hellenic Scientists of Manchester.
- 16. In the afternoon, he celebrated the Divine Liturgy at the church of the Annunciation of the Mother of God in Salford (Manchester). Afterwards, he was present at the Christmas celebrations of the Greek-language Schools of both the Church and the Hellenic Brotherhood. He was entertained to lunch by the Community and also had the opportunity to meet members of the Committee and others. He returned to London in evening.
- 18. In the morning, he was visited by pupils from the Hellenic School of London, who sang Carols. In the evening, he visited Mrs. Heleni Antoniou to express condolences at her bereavement. Later, he presided at an Aghiasmos for the inauguration of the Theological and Ecclesiastical Seminary of the Archdiocese at Wood Green, being entertained to supper afterwards by Bishop Athanasios of Tropaeou.
- 19. In the morning, he received Father Vassilios Panaghiotou. In the evening, he received Xenophon Protopapas & the Committee of the Cathedral of the Holy Cross and St. Michael the Archangel in Hendon.
- 20. In the morning and accompanied by Bishop Athanasios of Tropaeou, he visited the Cyprus High Commission. Returning to Thyateira House, he was visited by pupils from St. Cyprian's Primary School in Thornton Heath (Croydon), who sang Carols. In the evening, he received Miss Maria Vassileiadou.
- 21. In the morning, he presided at the funeral of Elias Caramallis at the Cathedral of the Divine Wisdom in Bayswater.
- 22. In the evening, he was present at the annual Dinner & Dance of the Democratic Rally UK that was held at the London Marriott Hotel.
- 23. In the morning, he celebrated the Divine Liturgy at the Cathedral of the Dormition of the Mother of God and St. Andrew in Birmingham, in continuation presiding at a meeting of the Community. Later, he presided at a meeting of the Community of the Holy Trinity and St. Luke in Erdington.
- 24. In the morning, he presided at the Royal Hours in the Chapel of the Archdiocese. Later, he received Archimandrite Panteleimon Tsormbatzoglou. In the evening, he participated in a live Christmas broadcast transmitted by the Greek ERA 5 radio station. He then celebrated the Vesperal Divine Liturgy of Christmas in the Chapel of the Archdiocese.
- 25. In the morning, he celebrated the Divine Liturgy at the Cathedral of the Divine Wisdom in Bayswater, afterwards receiving Father Athanasios Avramis and his family at Thyateira House. He was entertained to Christmas Lunch by Orthodoxos and Revekka Orthodoxou.
- 26. In the morning, he celebrated the Divine Liturgy at the church of St. John the Baptist in Hornsey, being entertained to lunch by the Community afterwards. Later, he left for Nice.
- 28. He returned from Nice in the afternoon.
- 29. In the afternoon, he blessed the marriage of Dimitrios Dimitriou & Georghia Samoladas at the church of St. John the Baptist in Hornsey. In the evening, he left for Dublin, being entertained to supper by the Community.
- 30. In the morning, he celebrated the Divine Liturgy at the church of the Annunciation of the Mother of God in Dublin, afterwards meeting members of the parish committee and of the congregation. He returned to London in the evening.
- 31. He received Father Athanasios Ledwich in the morning and Michalis Zographou in the afternoon. In the evening, he presided at Great Vespers and at the cutting of the traditional St. Basil's Cake (Vassilopitta) in the Chapel of the Archdiocese. Later, he was present at a New Year's Eve Dance organised by the London Lyceum of Greek Women at the Langham Hilton Hotel.